

## “শ্রীশ্রীপ্রেমভক্তি-চন্দ্রিকা” সংস্করণ

৩৩০: শরণ

ভারত-বিখ্যাত ভজিষান্ত্র-ব্যাখ্যাতা শ্রীমন্ত্যানন্দ-বংশাবতৎস  
প্রভুপাদ শ্রীল শ্রীগোপাল গোস্বামী সিদ্ধান্তরত্ন মহোদয় বলেনঃ—

“আমি শ্রীমান নরহরি দাস ভাগবতভূষণ সম্পাদিত শ্রীশ্রীপ্রেমভক্তি-  
চন্দ্রিকা পাঠ করিয়া তৃপ্ত হইয়াছি। \* \* শ্রীমানের ব্যাখ্যানচাতুর্য সুমধুর।  
ব্যাখ্যা পড়িলে মন স্ফুরণ আনন্দ-ধারায় আপ্নুত হয়। \* \* ব্যাখ্যা উল্লেখ  
করিয়া তাহার উৎকর্ষ প্রদর্শন করা নিষ্পত্তিযোজন। যিনি পড়িবেন, তিনিই  
ব্যাখ্যা কৌশল বুঝিতে পারিবেন। \* \* ব্রজপরক্ষীয়াতত্ত্বের মীমাংসাটোও অতি  
সুন্দর হইয়াছে \* \*। মোটকথা “প্রেমভক্তি-চন্দ্রিকা” এরূপভাবে আর কথনও  
প্রকাশ হয় নাই”।

### প্রকাশকের প্রকাশিত অন্যান্য প্রত্ন

- (১) শ্রীশ্রীলগোপালগুরুগোষ্ঠীপাদানাং শিষ্যবয়েণি শ্রীল ধ্যানচন্দ্র  
গোস্বামী পাদেন বিরচিতা শ্রীশ্রীগৌরগোবিন্দাচর্চন স্মারণ পদ্ধতি  
গাড়িয় বৈষ্ণবগৃহের নিত্যকৃত্য উপাসনা পদ্ধতি।
- (২) শ্রীগোবৰ্কন নিবাসী সিদ্ধ শ্রীপাদ কৃষ্ণদাস বাবাজী মহারাজ বিরচিতা  
শ্রীশ্রীসাধনামৃতচন্দ্রিকা বৈষ্ণববৃন্দের নিত্যকৃত্য উপাসনা পদ্ধতি।
- (৩) শ্রীশ্রীনরহিতচক্রবর্তী বিরচিতা।

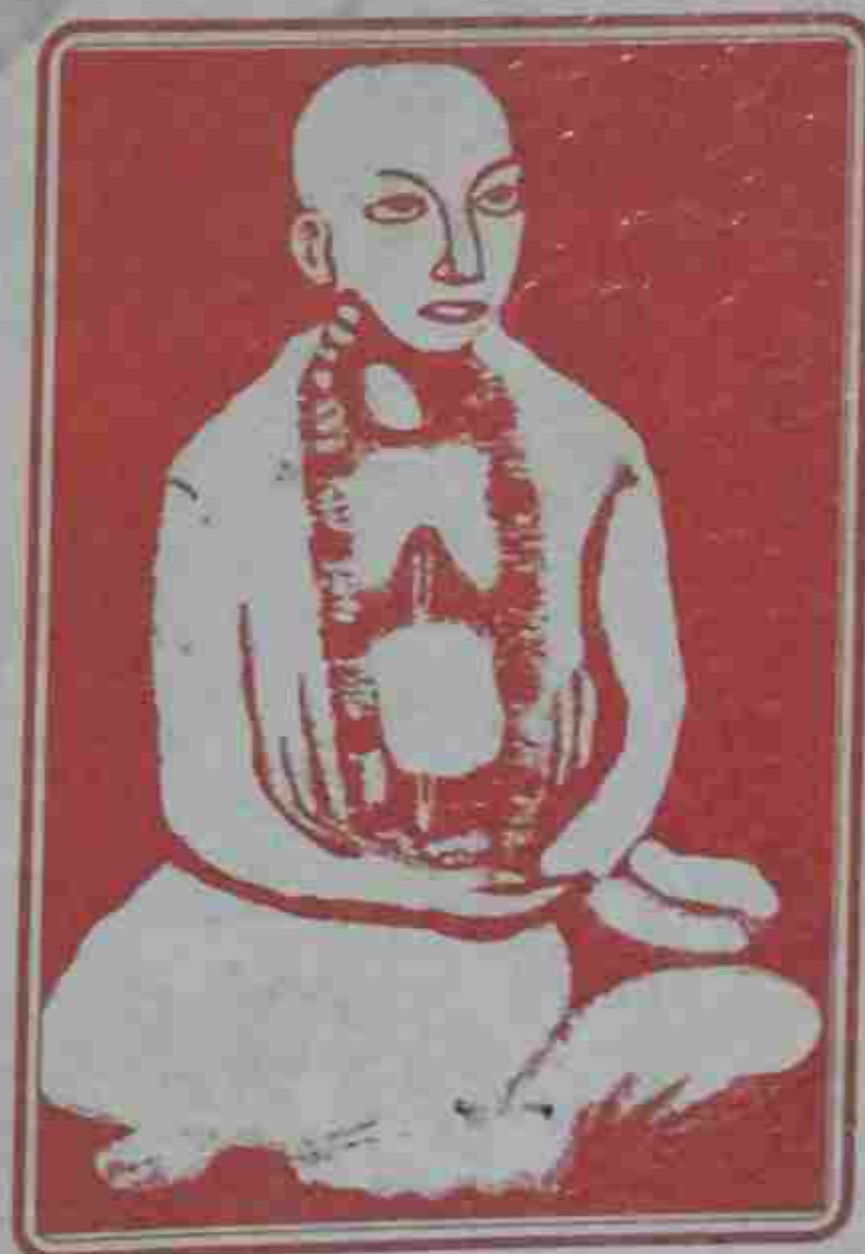
প্রকাশক : (প্রাপ্তিহান)

শ্রীগৌরসুন্দর দাস

ঘনমাধুর ঘেরা, পোঃ— রাধাকুণ্ড, জিলা—মথুরা, উত্তর প্রদেশ।

পিন—২৮১৫০৪

## শ্রীশ্রীপ্রেমভক্তি-চন্দ্রিকা



শ্রীনরহরি দাস ভাগবতভূষণ-

কাব্যতীর্থ-বৈষ্ণবদর্শনতীর্থ-

ভূতপূর্ব শ্রীশ্রীরাধাকুণ্ডের মহান্ত-

সম্পাদিত

ଶ୍ରୀକୃତ୍ସନ୍ଦାମ୍ ।

## ଶ୍ରୀଶ୍ରୀମତ୍ତି-ଚନ୍ଦ୍ରକା ।

ଶ୍ରୀପାଦ ଶରୋତୁ ପ୍ରାକୁଳ ଅହାଶ୍ଵର-ପ୍ରଣୀତ ।  
ଶ୍ରୀପାଦ ବିନାଥ ଚନ୍ଦ୍ରକୁତ ଟିକା ମନ୍ଦିର ।

୦୦ —::— ୦୦ ୦୦

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀମତ୍ତି-ବୈକର୍ଣ୍ଣ-ବିଦ୍ୟାଲୟରେ ତୃତ୍ପୂର୍ବ ଅଧ୍ୟାପକ,  
“ଶାଖଭକ୍ତି-ଚନ୍ଦ୍ରକା” ଏବଂ ସମ୍ପାଦକ,

ଶ୍ରୀବିଜ୍ଞାନ-ନିବାସ  
ଶ୍ରୀଶ୍ରୀମତ୍ତି-ଚନ୍ଦ୍ରକା  
ବୈକର୍ଣ୍ଣ-ଶାଖା-କ୍ଷେତ୍ରୀର  
କର୍ତ୍ତକ,

ଭାରତୀ-ବ୍ୟାଙ୍ଗା-ସହ  
ସମ୍ପାଦିତ ଓ  
ପ୍ରକାଶିତ ।

—::—

ପ୍ରିତ୍ୟକାର ୫୦୦, କାର୍ଯ୍ୟ ୧୦୦୧

R. 20.00

R. 20.00

## সম্পাদকের কৃতজ্ঞতা-প্রকাশ।

ধীহার কঙ্গায় প্রীষ্টাগবত, বট্সন্দর্ভ ও গোবিন্দতাবাদি বৈকবদ্ধন-শান্ত-সমূহ আলোচনার সৌভাগ্য লাভ করিয়াছি, বিনি  
কৃপা করিয়া স্মৃতিল বাগানুগা-ভক্তিমার্গের  
বিগুর্ণন করাইয়াছেন;

ধীহার উপদেশের কলে সামৃদ্ধ অযোগ্য জন কর্তৃক, বাগানুগা-ভক্তিপথের  
পথিক বৈকবস্থের বিত্ত-ভজনপথ-প্রদর্শক।

এই—

“শ্রীশ্রীপ্রেমভক্তি-চল্লিকা”

টীকা ও তৎপর্য-ব্যাখ্যা সহ সম্পাদিত ও অকাশিত হইল ;  
সেই—

ভারতবিদ্যাত ভক্ষিশাস্ত্র-ব্যাখ্যাতা, শ্রীহৃদোড়েশ্বর-সম্পদারাচার্যাবর্ধা,  
মৎসর্বশ-পদাঞ্জলি, শ্রীমন্ত্রানন্দ-বংশাবতংস,

অনুপাদ—

শ্রীল শ্রীপ্রাণগোপল গোস্বামী  
সিদ্ধান্তরস্তু মহোদয়ের শ্রীচরণকমলে  
চির-কৃতজ্ঞতা-পাশে  
আবক্ষ রহিলাম।

## শ্রীশ্রীপ্রেমভক্তি চল্লিকা

অজ্ঞানতিমিরাঙ্কন্ত জ্ঞানঞ্জন শক্তাকয়।

চক্ষুরমুলিতং যেন তন্মৈ শ্রী শুভরে নমঃ ॥ ১ ॥

শ্রীল বিশ্বনাথ চক্রবর্তিপাদ কৃত টীকা

অবৈত প্রচ্ছটীকৃতো নবহরি প্রষ্ঠঃ স্বরূপপ্রয়ো। নিত্যানন্দ  
সন্ধি: সন্মানন গতিঃ শ্রীরূপ হৃৎ কেতনঃ। লক্ষ্মী প্রাণপতি গুরুদ্বাৰ  
রাসোলামী জগন্মাধুতুঃ সাজোপাঙ্গ সপ ষদঃ সন্দয়ঃঃঃ দেবঃ শচী-  
নন্দন। তন্মৈ শ্রী শুভরে নমঃ শ্রী শুক্রঃ প্রতি নমঃইত্ব কিন্তু-  
তায় ? যেন শুক্রণ। মম চক্ষু: নেত্রমুলিতম্। মম কিন্তুতন্ত  
অজ্ঞানতিমিরাঙ্কন্ত জ্ঞানমেব তিমিরমক্ষিবোগ। স্বনাঙ্কন্ত দৃষ্টিশক্তি  
রহিতন্ত।

শ্রীশ্রীকৃষ্ণচৈতন্যঃ শরণম্।

আমি অনাদিকাল ওইতে অজ্ঞানতিমিরে অক্ষ ছিলাম,  
যিনি শ্রীভগবন্তজ্ঞান রূপ মুজ্জানশলাকা ছারা অংমাৎ নুন  
উমুলিত করিয়া দিয়াছেন, সেই শ্রীশুক্রদেবকে আমি নমস্কার  
করি ॥ ১ ॥

তাৰ্থ—এই গ্রন্থানি প্ৰেমভক্তি পথেৰ চল্লিকা  
অর্থাৎ চাদেৱ আলো সদৃশ, এজন্ত ইহাৰ নাম “প্ৰেমভক্তি-  
চল্লিকা।” অথবা হিংস্র কন্ত সন্তুল ঘোৱ উজ্জ্বাৰময় অৱগা

কিংব। অজ্ঞানেরবিষ্ট। তদেব তিমিরমন্ত্রকারস্তেন অঙ্গস্ত। অজ্ঞান-  
তমসা নাম কৈতবং যথ। শ্রীচৈতন্যচরিতামৃতে—অজ্ঞানতমের  
নাম কহিয়ে কৈতব। ধৰ্ম অর্থ কাম বাঞ্ছা আদি এই সব। তার

মধ্যে প্রবষ্ট দিশাগাঁৱা পথিকাক সহসা উদিত চালুর জ্যোৎস্না  
যেমন পথ প্রদর্শন কৰিয়া গচ্ছবা স্থানে পৌছাইয়। দ্বিতীয় সমর্থ  
তেমন বিবিধ দুর্বাসনাপূর্ণ মাঝামূল সংসার মধ্যে নিপত্তি স্বরূপ  
বিশৃঙ্খল জীবকে ভজন পথ প্রদর্শন কৰিয়। শ্রীরাধামাধব পদারণিন  
সাঞ্চিধারূপ গচ্ছব্যস্থানে পৌছাইয়। নিবার নিমিত্ত দৈবাং আবি  
ত্ত'ত প্রেমভক্তিরূপ স্তুতাকৰে চন্দ্রিকা সন্দৃশ বিমল সাধনরীতি  
সকল এই প্রস্ত্রে নগিত আছে, এঙ্গস্ত এই প্রস্ত্রের নাম “প্রেমভক্তি  
চন্দ্রিকা”। পরম কৃপালুমৌলি কলিপাবনাবতার স্বরং ভগবান  
শ্রীগৌরস্তুন্দর কর্তৃক প্রচারিত অনন্দিতচরী প্রেমভক্তি সম্পত্তি  
লাভ কৰিতে হটাল সর্বাঙ্গে শ্রীশুক্রচরণাশ্রম কর্তৃব্য। ইহা  
জ্ঞানাটণার জন্য এবং আরুক প্রস্ত্রের নিবিস্তে পরিসমাপ্তির জন্য  
শ্রীল ঠাকুর মহাশয় শ্রীশুক্রদেবের নমস্কাররূপ মঙ্গলাচরণ করি-  
তেছেন—শ্রীশুক্রচরণে স্বীয় অসাধারণ কৃতজ্ঞতা প্রকাশ কৰিয়া  
ভক্তি স্বভাবে দৈগ্য শেতু সাধক দেহাভিমানে বন্ধজীবোচিত  
ভাবে বলিতেছেন—আমি অজ্ঞান তিমিরে অঙ্গ ছিলাম, অজ্ঞান  
তিমির শব্দের অর্থে কৈতব বোঝাব, অনাদি ভগবত্বহিমুখ জীব  
কৃক নিষ্ঠাদামরূপ নিজস্বরূপ বিশৃঙ্খল হেতু মাঝার অধিকারে  
নিপত্তি হইয়া অনঙ্গ সংসার দুঃখের হেতুভূত অবিষ্টা কল্পিত

মধো মোক্ষ বাঞ্ছ। কৈতব প্রধান। বাহা হইতে কৃক তক্ষি হয়  
অনুকূল। কৃক ভক্তিবাধক বৃত গুভাগুভ কৰ্ম। সেহ এক জীবের

দেহাদিতে অভিনিবিষ্ট হইয়াছে এবং নিজ প্রভু শ্রীকৃষ্ণের প্রেম-  
সেবারূপ পুরুষার্থ ভূলিয়। দেহাভিনিবেশ হেতু নিজস্বখের জঙ্গ  
ঘতই চেষ্টা কৰিতেছে, ততই অজ্ঞানাভকারে আবত হইতেছে।  
শুতরাঃ নিত্যাকৃষ্ণজ্ঞাস জীবের শ্রীকৃষ্ণসেবা বাতীত যত কিছু নিজ-  
স্বখের অনুসন্ধান, সমস্তই স্বরূপ আবরক হণ্ডয়ার কৈতব অর্থাৎ  
কপটতা বলিয়া পরিগণিত। ধৰ্ম অর্থ কাম মোক্ষ বাসন। প্রভৃতি  
সমস্তই নিজস্বখেকত্তাংপর্যাক বলিয়া, এ সকলকে কৈতব বলে।  
‘ধৰ্ম’ শব্দে এস্তে কৃকভক্তিবাধক পুণ্যকৰ্ম—যদ্বারা স্বর্গাদি  
স্বখ লাভ হয়। অর্থ—চক্ষু-আদি ইলিয়গণের উপভোগ্য মায়িক  
কৃপাদি বিষয়। কাম—কৃপাদি বিষয়ভোগ দ্বারা নিজস্বিয়  
পরিতৃপ্ত সাধনেচ্ছ। এই ধৰ্ম-অর্থ-কাম লাভ কৰিয়া জীব  
উত্তরোন্তর মাঝাপাশে স্থুলভাবে আবদ্ধ হয়। যেহেতু—ধৰ্ম  
( পুণ্যকৰ্ম ) দ্বারা লক্ষ স্বর্গস্বৰূপ মায়িক প্রপঞ্চ বই আর কিছুই  
রহে; এই স্বর্গস্বৰূপ-ভোগাবসানে পুনরায় মর্তালোকে পতিত  
হওতে হয়,—বিষ্টার ক্রম পর্যাপ্ত হইতে হয়। অপরাধী প্রজার  
প্রতি রাজার দণ্ডবিধানের শাস্তি, মায়াই কৃষ্ণবিহু জীবকে  
কৰ্মানুসারে কথনও স্বর্গে উঠায়, আবার কথনও বা নরকে ডুবায়  
এজগতের কৃপাদি বিষয় সমূহ মাঝার বিকার মাত্র, কামিনী-

অজ্ঞানতমোধৰ্ম ।” করা উদ্বীলিতং জ্ঞানাঙ্গনশলাকয়া, “ঈশ্বরঃ পরমঃ  
কৃষ্ণঃ সচিদানন্দবিশ্রাহঃ । অনাদিরাদিগোবিন্দঃ সর্বকাৰণ-  
কাঙ্কনাদি সবই মাঝে কঁজিত । অতএব ধৰ্ম-অর্থ-কাম তিনটি  
হায়াৰ কৃহক ; কাজেই এই তিন—অজ্ঞানতম বা কৈতৰ নামে  
ভাবিহিত ।

এমন কি, জীবেৰ জন্মস্মৃতাঙ্গপ-সংসার-তৎস্থেৰ হেতুত্বত  
মাত্মাবন্ধন ঘনস্থাৱা নষ্ট হউয়া থাব, সেই মোক্ষবাসনাকেই সর্ব-  
প্ৰধান কৈতৰ বলে । বেহেতু পূৰ্বৰ্ধাত্ম ধৰ্ম-অর্থ-কাম-বাসনাঙ্গপ  
কৈতৰ হৃদয়ে জীগুৰুক সন্দেশ কদাচিং ভগবন্তকৃপাঙ্গনিত  
সৌভাগ্যপ্ৰতাবে ঐনকল কৈতৰঙ্গপ অজ্ঞানতম হইতে নিষ্কৃতি  
লাভ কৰিয়া, পুনৰাবৃত্তি “কৃকনিত্যদাস”-ঙ্গপ নিজ স্বৰূপ প্ৰাপ্তিৰ  
সন্তোষবনা আছে । কিন্তু মোক্ষবাসনানিমগ্ন জীবেৰ আৱ সে  
সৌভাগ্যা থটে না । ‘মোক্ষ’ বলিতে এছলে সাধুজ্ঞা-মুক্তি ; মুক্তি-  
বাসনানিমগ্নজ্ঞেৰ চিন্তে এখন হইতেই “তৎপদাৰ্থ অঙ্গ ও কৰ্ম-  
পদাৰ্থ জীব” এই দুইভৱেৰ ঐকাভাবনা অৰ্থাৎ “মোক্ষঃ” আৰি  
সেই ব্ৰহ্ম- এই অভেদজ্ঞান জীগুৰুক থাকাৰ, “কৃষ্ণ আমাৰ প্ৰভু  
আমি কৃষ্ণেৰ নিত্যদাস” এই সমৰকজ্ঞান বিলুপ্ত হইয়া থাব ;  
এজন্ম সমৰকজ্ঞানপৰিশূল্ক মুক্তিবাসনানিমগ্ন জনেৰ নিকট হইতে  
কৃকৃতজ্ঞ দূৰে পলায়ন কৰেন—( ভূক্তি-মুক্তি-স্পৃহা যাৰে পিশাচী  
হৃদি বহুতে ) । তাৰে ভক্তিমুৰুৰ্বলাত্ কৰ্মভূদয়ো ভৰে ।—  
ভক্তিয়সামৃতসিদ্ধ ) । অতএব ( কৃকনিত্যদাসংক্রপ জীব-স্বৰূপকে

কাৰণমিত্যনেন ” “কৃষ্ণে ভগবান् স্বৰূপিত্যনেন চ “কৃষ্ণে ভগবত্তা-  
জ্ঞান সচিদানন্দৰে সার” ইতি শ্রীচৈতন্তচৰিতামৃতোক্তেঃ ॥ ১ ॥

চিৰকালেৰ জন্ম আৰুৰণ কৰে বলিয়া ) মোক্ষবাসনাৰ শ্যাম অনিষ্ট  
কৰ কৈতৰ আৱ নাই ।

শ্রোকেৱ জ্ঞানাঙ্গনশলাকয়া পদেৰ ‘জ্ঞান’ শব্দেৰ অৰ্থ  
কৃষ্ণেৰ ভগবত্তাজ্ঞান বুঝিতে হইবে । শ্রীকৃষ্ণেৰ ভগবত্তা-বিষয়ে  
ব্ৰহ্মসংত্তিতাৰ উক্ত আছে,—“যিনি সমস্ত জগতেৰ আদি, এমন  
কি ঈশ্বৰস্বৰূপ সকলেৰও আদি, যাহাৰ আদি আৱ কেহই নাই,  
যিনি গোবিন্দ অৰ্থাৎ গোকুলেন্দ্ৰীকূপে বেদেৰ প্ৰতিপাদ্ধ, যিনি  
নিখিল কাৰণসমূহেৰও কাৰণ এবং ঈশ্বৰগণেৰও ঈশ্বৰ, সেই  
সচিদানন্দবিশ্রাহ শ্রীকৃষ্ণই পৰম ঈশ্বৰ অৰ্থাৎ স্বয়ং ভগবান्” ।  
শ্রীমন্তাগবতে উক্ত আছে—“এত যত ভগবদবত্তাম আছেন, তত্থে  
কেহ অংশ কেহ বা অংশেৰ অংশ, কৃষ্ণ কিন্তু স্বয়ং ভগবান্ অৰ্থাৎ  
নিৰ্বিশেষ ব্ৰহ্মস্বৰূপ, পৰমাত্মা-স্বৰূপ ও নিখিল ভগবৎ স্বৰূপেৰ  
মূল আশ্রম—শ্রীকৃষ্ণ” । অতএব শ্রীকৃষ্ণই সৰ্বনিয়ামক ও সৰ্বা-  
ৱাধা ; ইত্যাদি শ্রীকৃষ্ণ ভগবত্তা জ্ঞানোপদেশকূপ অজ্ঞানশলাকা-  
ৰাৱা শ্রীগুৰুদেৱ কৃপা কৰিয়া আমাৰ অজ্ঞানতম ঙ্গপ নেতৃত্বেৰ  
নষ্ট কৰতঃ দিব্যজ্ঞানচক্ৰ বিকাশ কৰিবাছেন ; অৰ্থাৎ “শ্রীকৃষ্ণ  
আমাৰ প্ৰভু আমি কৃষ্ণেৰ নিত্যসেবক, তদীয় সেবাই আমাৰ  
একমাত্ৰ কৰ্ত্তব্য” এই দিব্যজ্ঞান আমাকে প্ৰদান কৰিবাছেন,  
অতএব সেই পৰম কাৰণিক শ্রীগুৰুদেৱকে আমি নমস্কাৰ  
কৰি ॥ ১ ॥

শ্রীচৈতন্য-মনোহরীটঁ শাপিটঁ ষেন ভূতলে ।

সোইয়ং কৃপঃ কদা মহং দূরাতি অপদান্তিকম্ । ২ ।

শ্রীগুরু-চরণ-পদ্ম,

কেবল ভক্তি-সম্মা,

বাল্মীী মৃত্যি সাধান মনে ।

শ্রীচৈতন্যমাতা প্রভো মনোহরীটঁ মনোহরিলিপিতঁ শ্রীমদ্ব-  
ত্তগবদ্ধভক্তিরসম্পাদ্যং ভূতলে ষেন কৃপেণ শাপিটঁ বিরুপিটঁ,  
সোইয়ং কৃপঃ অপদান্তিকঁ নিজচরণনিকটঁ কদা ভাগাবাণেন মহং  
দূরাতি । শ্রীকৃপস্তু কৃপয়ী নিজামুচরণেন তৎসেননকৰ্ত্তা কর-  
ণামীতি ভাবঃ । ২ ।

ভাট—কে ভাঙ্গঃ মনঃ । ৩ ।

শ্রীকৃকৈতেগুহ্যহাশ্চতুর মনের একমাত্র অভিলিপিত শ্রীমদ্ব-  
ত্তগবদ্ধভক্তিরসম্পাদ্য । আজেন্দ্রনন্দন শ্রীকৃক, অকৌর অসমোক্ত-  
মাধুৰ্যা আধ্যাত্মনের নিষিদ্ধ লুক হইয়া, অশেষবিশেষে আপা-  
হিটাইবার উপকরণ যে রাধাভাব অঙ্গীকার করিয়াছেন, সেই  
শ্রীগুরু-প্রেমভক্তিক্ষেত্র বা মনুর আতীয় প্রেমভক্তিবিশেষ  
প্রমাণকল্পে অগভীত প্রচার করাট শ্রীকৃকৈতেগু মহাশ্চতুর একান্ত  
অভিলিপিত । সেইটি যিনি এই ধরাধামে বিজ্ঞানের নিষিদ্ধ ভক্তি-  
রসামুক্তসম্মুখ ও উজ্জলবীলমণি প্রকৃতি রসমাদ্য অণুবনে বিরুপণ  
করিয়া রাখিয়াছেন, সেই শ্রীকৃপগোবীমুচরণ আমার ভাগাবাণে  
করে আমাকে তবীয় চরণসামগ্র্য প্রদান করিবেন? শ্রীগুরুর

বাচ্চার প্রসাদে ভাট,

এখন উরিবা ষাট,

কৃক প্রাপ্তি ওয় বাচ্চা উনে । ৩ ।

কৃপায় উচ্চার নিজ অঙ্গুরকল্পে তবীয় নিষেগামুদ্বারে করে  
শ্রীবাধামাধবের প্রেমসেবায় নিষ্ঠুর হইব ? । ২ ।

শ্রীগুরু মহিমা ।

শ্রীগুরুচরণাশ্রয় বাতিলেকে ভক্তি বা শ্রীভগবৎ কৃপালভ  
স্তুতুরপরাপ্ত । অতএব ভক্তি-মন্ত্রের প্রবেশ করিতে হইলে  
সক্ষাৎ শ্রীকৃপাদাশ্রয় কর্তব্য । একই শ্রীল ঠাকুর মহাশয় সক্ষে  
প্রথমে শ্রীগুরু-বন্দনা করিতেছেন । যথা— শ্রীগুরু— শ্রীগু-  
রুক । শিশুক অবিষ্টুর আবেগে হইতে উকার করিবা শ্রীগু-  
রুচরণ-সমীক্ষে পৌছাইবার নিষিদ্ধ প্রত্যয়ক শক বা প্রেমভক্তি-  
সম্পত্তিযুক্ত শক । ‘শ্রীগুরুচরণ-পদ্ম’ বলিতে শ্রীগুরুদের  
চরণকমল একপ অর্থ নহে । ‘চৰণ’ শকটি এখানে পৃষ্ঠার্থে  
প্রযুক্ত হইয়াছে,—যেহেন— শ্রীগুরুমুচরণ শ্রীগুরুমুচরণ  
ইত্যাদি । ‘পদ্ম’ শকের অবোগের তৎপৰ্যা এই,—শ্রীগু-  
রুপ্রেমভিলিপিত কলেবর শ্রীগুরু অতীব মাধুৰ্যাময় । এবং আরও  
বৃক্ষাইয়াছেন যে অমরের অবিজ্ঞ দেহেন কমল, ভাজের আবাস  
তেমন শ্রীগুরুচরণের কৃপা মাধুৰ্যা । এবং বিধি শ্রীগুরুর ‘কেবল-  
ভক্তি-সম্মুখ’—একমাত্র কেবল ভক্তির আশ্রয়, ‘কেবল-ভক্তি’  
বলিতে অগ্রাহিতামৃগ্রস্তা জান-কর্মাদ্বয় দ্বারা অবাকৃত অবগ-

গুরু-মুখপদ্ম বাকা,

আর মী করিত মনে আশা ।

শ্রীগুরু-চরণে রতি,

এই সে উত্তম-গতি,  
বে অসামে পূরে সর্ব আশা ॥ ৪ ॥

বাকা—কৃষ্ণভজ্ঞ-শ্রেষ্ঠরস-তরোপদেশকৃপ বাকাঃ । মঠা-শক্য—শ্রীকৃষ্ণ প্রাপণশক্তিষ্ঠোগাম । উত্তমগতি—উত্তমা চাসৌ গতিশেষ উত্তমগতিঃ । যথা—উত্তমগতি—পাপ্যবন্ধুনাং শ্রেষ্ঠঃ; শ্রীবাদাপ্রাপণবৈকোশচলণকমলযোঃ সম্ভাবনাদিকৃপা প্রেমসেবা । বে অসামে পূরে সর্ব আশঃ—শ্রীবুদ্ধাবনে মণি-বিকুণ্ঠ-মন্দিরে শ্রীবাদাকৃষ্ণরোচ্চামুর-ব্যজন পাদসম্ভাবনাদিকৃপা । আশা হস্ত অসামেন পূর্ণা স্থান ॥ ৪ ॥

মিছা উত্তমা ভজি । এই উত্তমা ভজির আশ্রয় একমাত্র শ্রীগুরু-বে । বন্দে । মুঝি সাবধান মনে—মুঝি—আমি, ভজি-বভাবে অত্যন্ত দীর্ঘতা হেতু নিজের অপকর্ত্ত্ব সূচনা করতঃ ‘মুঝি’ শব্দের অরোপ করিয়াছেন । আমি সাবধান মনে পূর্বৰ্বাসু কৃপ গুরু-বের চরণ কমল বন্দনা করি । সাবধান মনে অঙ্গাঙ্গায়িতা শৃঙ্খল হওয়া । শ্রীগুরু তবের বৎ প্রাপ্য বন্ধু শ্রীকৃষ্ণদাসুর অনুসন্ধান যুক্ত মনে শ্রীগুরুদেবকে বন্দনা করিতে হটবে । ‘সাবধান মনে’ একপ পাঠায়ুন দৃষ্ট হয়, তাহা সমীচীন নহে । কারণ অবধানের সত্ত্ব এই অর্থে সাবধান, তৎপর ‘সনে’ (সহ) শব্দের অরোপে বিকৃতি দেওয় ঘটে । ৩ ।

চক্রবান দিলা ষেষ,

জন্মে করে প্রভু সেই,

বিদ্যাজ্ঞান হৃদে প্রকাশিত ।

চক্রবান উত্ত্যাদি—সংসারার্থ-ভারণ-পূর্বকং চৰ্ণচক্-র্মোচনিষ্ঠা পরত্বালোকনবোগ্য দিবাচক্ষুব্যব দস্তঃ । দিবাজ্ঞান উত্ত্যাদি—কৃকৃতীকালি-শিক্ষণ-কৃপঃ দিবাজ্ঞানঃ জুদি প্রকাশিতঃ বৎপ্রেসামাদিতি শেষঃ । প্রকাশিত উত্তি তাবেকৃঃ । বেকে গার

শ্রীগুরুদেব শ্রীকৃষ্ণ-ভজ্ঞ-বৎ উপবেশ করিয়া থাকেন । শ্রীগুরুদেবের মুখবিঃক্ষঃ এই উপবেশ-বাকা মঠাশক্তা অর্থাৎ শ্রীকৃষ্ণ প্রাপ্তি করাইতে ভজ্ঞ-বৃক্তি । অতএব শ্রীকৃষ্ণ প্রাপ্তির নিমিত্ত বাতারা দৃক্ত, উপবেশ সর্বাত্মে পাত্রসম্মত শ্রীগুরুবাক্য হৃদয়ে ধারণ করুন ।

“জুদি করি মহাশক্তা” হলে পাঠান্তর “জন্মে করিয়া ত্রৈক্ষ” উচ্চার অর্থ—শ্রীগুরুদেব শিষ্যাক হতকীর্তন ‘বিজ্ঞানকপাত্র-সংক্ষানাত্মক বে উপবেশ বাক বলিয়াছেন, মেষটি একান্ত ভাবে জুন্যে ধারণ করিয়া । “বে অসামে পূরে সর্ব আশা” এইলে ‘সর্ব আশা’ শব্দের অর্থ—শ্রীবুদ্ধাবনে মণি মাণিকা বচিত ‘বিজ্ঞান মন্দিরে শ্রীবাদাকৃষ্ণকের চামুর বাজন-প্রাপ্তসম্ভাবনাক’ মেবা প্রাপ্তির লালসা । শ্রীগুরুদেব বাতার প্রতি প্রসর কৃষ্ণ হন শ্রীবাদাকৃষ্ণ তাহার প্রতি প্রসর বন্ধু অসামান্য ভগবৎ-প্রসাদঃ, শুণোঁ শ্রীগুরু-কৃপাত্মক শ্রীবাদাকৃষ্ণকের প্রেম-মেবা লাভ হওয়া ॥ ৫ ॥

গুরু-মুখপদ্ম বাক্য,

আর না করিহ মনে আশ।

শ্রীগুরু-চরণ রতি,

যে প্রসাদে পূরে সর্ব আশ। ॥ ৪ ॥

বাক্য—কৃষ্ণভক্তি-প্রেমরস-তত্ত্বোপদেশরূপ বাক্যঃ। মহা-শক্য—শ্রীকৃষ্ণ প্রাপণশক্তিযোগাম। উত্তমগতি—উত্তমা চাসৌ গতিচেতি উত্তমগতিঃ। যদ্বা—উত্তমগতি—প্রাপ্যবস্তুনাং শ্রেষ্ঠঃ; শ্রীর্থাপ্যানন্দকোশচরণকমলযোঃ সম্বাহনাদিকৃপ। প্রেমসেব। যে প্রসাদে পূরে সর্ব আশঃ—শ্রীবৃন্দাবনে মণি-নিকুঞ্জ-মন্দিরে শ্রীর্থাকৃষ্ণোশ্চামর-ব্যঙ্গন পাদসম্বাহনাদিকৃপ। আশ। যন্ত প্রসাদেন পূর্ণ। স্মাৎ। ॥ ৪ ॥

সিদ্ধ। উত্তমা ভক্তি। এই উত্তমা ভক্তির আশ্রয় একমাত্র শ্রীগুরু-দেব। বন্দেঁ। মুঁগ্রিঃ সাধান মনে—মুঁগ্রিঃ—আমি, ভক্তি-স্বভাবে অত্যন্ত দীনতা হেতু বিজ্ঞের অপকর্ষ সূচনা করতঃ ‘মুঁগ্রিঃ’ শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন। আমি সাধান মনে পূর্বৈক্ষণ্য রূপ গুরু-দেবের চরণ কমল বন্দনা করি। সাধান মনে অশ্রাদিলাখিতা শৃঙ্খ হইয়া শ্রীগুরু তথের ও প্রাপ্য বস্তু শ্রীকৃষ্ণদাস্ত্রের অশুসক্তান যুক্ত মনে শ্রীগুরুদেবকে বন্দনা করিতে হইলে। ‘সাধান মনে’ একুপ পাঠান্তরও দৃষ্ট দয়, তাহা সমীচীন নহে। কারণ অবধানের সহ এই অর্থে সাধান, তৎপর ‘সনে’ (সহ) শব্দের অর্থে দিনক্ষণ দোষ ঘটে। ৩।

চক্ষুদান দিলা যেটি,

জন্মে জন্মে প্রভু সেই,

দিব্যজ্ঞান হলে প্রকাশিত।

চক্ষুদান ইত্যাদি—সংসারার্থ-তাৰণ-পূর্বকং চৰ্মচক্ষু-মোচয়িত্বা পৰতত্ত্বালোকনযোগ্য দিবাচক্ষুৰ্ধন দস্তঃ। দিব্যজ্ঞান ইত্যাদি—কৃষ্ণীক্ষাদি-শিক্ষণ-রূপঃ দিব্যজ্ঞানং হৃদি প্রকাশিতঃ যৎপ্রসাদাদিতি শেষঃ। প্রকাশিত ইতি ভাবেক্তঃ। বেদে গায়

শ্রীগুরুদেব শ্রীকৃষ্ণ-ভক্তিত্ব ও প্রেমরস-তত্ত্ব উপদেশ করিয়া থাকেন। শ্রীগুরুদেবের মুখনিঃস্থৃত এই উপদেশ-বাক্য মহাশক্তা অর্থাৎ শ্রীকৃষ্ণ প্রাপ্তি করাইতে শক্তি-যুক্ত। অতএব শ্রীকৃষ্ণ প্রাপ্তির নিমিত্ত ধীতারা লুক, তাতারা সর্বাত্মে শান্তসম্মত শ্রীগুরুবাক্য হৃদয়ে ধারণ করুন।

“হৃদি করি মহাশক্য” স্থলে পাঠান্তর “হৃদয়ে করিয়া শ্রীক্য” ইহার অর্থ—শ্রীগুরুদেব শিক্ষাকে মঞ্জুরীরূপ নিত্যস্বরূপানু-সন্ধানাত্মক ষে উপদেশ বাক্য বলিয়াছেন, সেইটি একান্ত ভাবে হৃদয়ে ধারণ করিয়া। “যে প্রসাদে পূরে সর্ব আশা” এস্থলে ‘সর্ব আশা’ শব্দের অর্থ—শ্রীবৃন্দাবনে মণি মাণিক্য খচিত নিকুঞ্জ মন্দিরে শ্রীর্থাকৃষ্ণের চারণ ব্যঙ্গন-পাদসম্বাহনাদি সেবা প্রাপ্তির জালসা। শ্রীগুরুদেব ধীতার প্রতি অসম হমন্ত হন। শ্রীর্থাকৃষ্ণও তাতার প্রতি অসম যন্ত প্রসাদাং ভগবৎ-প্রসাদঃ, শুতৰাং শ্রীগুরু-কৃপাতেষ্ট শ্রীর্থাকৃষ্ণের প্রেম-সেবা লাভ হয়। ৪।

প্রেমভক্তি যাহা হৈতে,  
বেদে গায় যাহার চরিত ॥ ৫ ॥

অবিষ্টা বিনাশ যাতে,

ইত্যাদি—বেদকর্ত্তৃক-তচ্চরিত্রগানঃ। যথা—সর্ববেদান্তসার-শ্রীভাগ-  
বাতে আচার্যাং মাঃ বিজানীয়াদিতি। আচার্যাবান্ পুরুষে বেদে-  
ত্যাদি শ্রান্তেশ্চ। আচার্যে দেবো ভবেদিত্যাত্মাশ্চ ॥ ৫ ॥

শ্রীকৃষ্ণ আমার প্রতু আমি “শ্রীকৃষ্ণের নিত্যদাস” এটি নিজ  
স্বরূপটি জীব অনাদি কাল হইতে ভুলিয়া গিয়াছে। সেই অব-  
কাশে শ্রীভগবানের বহিরঙ্গা মাঝাশক্তি জীবকে অনাঞ্চৰ্তৃত  
অবিষ্টা রচিত এই জড়দেহ আমিক বৃক্ষি ঘটাইয়া দিয়া অনন্ত  
সংসার দৃঃখে নিবন্ধ করিয়াছে। সেই সংসার দৃঃখ হইতে জীবকে  
উদ্ধার করতঃ স্বরূপে অবস্থিত করিতে সমর্থ একমাত্র শ্রীগুরুদেব।  
চক্ষুদণ্ড দিল যেই—যিনি জীবের চর্মচক্ষু মোচন করিয়া অবিষ্টার  
আবরণ ( বৈমুখ্যদোষ ) ঘূচাইয়া ভগবৎ সামুখ্য বিধান বা প্রেম-  
কুজ্জলে রঞ্জিত ভক্তিনেত্রের বিকাশ করিয়া দিলেন। দিব্যজ্ঞান—  
শ্রীকৃষ্ণ দৌক্ষাদি-শিক্ষণকূপ দিব্যজ্ঞান যাহার কৃপায় হৃদয়ে প্রকাশ  
পান ( দিব্য জ্ঞানঃ যতো সত্ত্বাং কৃষ্যাং পাপস্ত সংক্ষয়ঃ । তত্ত্বা-  
দৌক্ষেতি সা প্রোক্তা দেশৈকেন্ত্বকাবিদৈঃ—শ্রীহরিভক্তিবিলাস )।  
এই কৃষ্ণদৌক্ষাতে শ্রীকৃষ্ণের সহিত জীবের সম্বন্ধাত্মক জ্ঞান বিকাশ  
পায়, ইহাই দিব্যজ্ঞান শব্দের নিষ্ঠার্থ। জন্মে জন্মে প্রতু—  
জীবের মাঝাময় জগতের জন্মে অবিষ্টার আবরণ অপসারণ

করিতে সমর্থ, আর মাঝাতীত শ্রীব্রজমণ্ডলে আহীরৌগোপগৃহের  
জন্মে শ্রীরাধাগোবিন্দের প্রেমদেবায় নিযুক্ত করিতে সমর্থ।  
অতএব কি সাধনাবস্থা কি সাধাবস্থা সকল সময়েই শ্রীগুরু প্রতু  
অর্থাৎ সেব্য ।

প্রেমভক্তি যাহা হৈতে—যে শ্রীগুরুর প্রসাদ লক্ষ সম্বন্ধ-  
জ্ঞান হইতে শ্রীকৃষ্ণ মমতা বা প্রীতিভক্তি প্রকাশ পাইয়া থাকেন  
এবং মমতাহীতুক নিতাপরিকর শ্রীব্রজবাসীজন হইতে সুরসরিৎ-  
প্রবান্ধের স্থায় শুক্র-প্রণালীর ভিতর দিয়া প্রেমভক্তি হৃদয়ে উদিত  
হয়েন। অবিষ্টা-বিনাশ যাতে সাধনভক্তি হইতেও যে অবিষ্টা  
বিনাশ হইতে থাকে, তাহা অক্ষণেদয়ে অক্ষকার নাশ-আরম্ভের  
মত ; বস্তুতঃ প্রেমভক্তিকূপ সূর্য-উদয়েই সম্পূর্ণ অবিষ্টারূপ  
তম নাশ হইয়া থাকে। অবিষ্টা—অনাদি ভগবদ্বৈমুখ্য জন্ম  
মায়াবৃত্তিবিশেষ অর্থাৎ যদ্বারা অস্বরূপভূত দেহে আমিক বৃক্ষি  
ও ধর্ম-অর্থ-কাম মোক্ষাদিতে স্বস্তি বাসনা জন্মে, তাহার নাম  
অবিষ্টা। এবং ভগবন্তজনে প্রবৃত্ত সাধকের ভজনবিষাক্তক অনর্থও  
( অবিষ্টাকার্য বলিয়া ) অবিষ্টা সংজ্ঞায় পরিগণিত। অনর্থ চারি  
প্রকার যথা— হৃষ্টতোখ, স্বকৃতোখ অপরাধোখ, ও ভক্ত্যোখ । তদ্ধেয়ে  
অবিষ্টা, অশ্বিতা ( আমি কর্তা' অভিমান ), রাগ ( যিষ্঵াসক্তি )  
ও তুরভিনিবেশ—এই সকল ক্লেশের নাম স্বকৃতোখ অনর্থ । নামাপরাধই  
অপরাধোখ অনর্থ বলিয়া অভিহিত ।

ନାମାପରାଧ—ସ୍ଥା—୧। ବୈଷ୍ଣବ-ନିଳାଦି ବୈଷ୍ଣବାପରାଧ ।  
 ୨। ଶିବକେ ବିଷୁ ହଇତେ ସ୍ଵତନ୍ତ୍ର ଉତ୍ସର ବଲିଯା ମନେ କରା । ଅର୍ଥାଏ  
 ଶିବେର ସ୍ଵକପ ଓ ନାମ-ଶ୍ରୀଦି ବିଷୁ ହଇତେ ପୃଥକ ( ବିଷୁଶକ୍ତି  
 ସ୍ଵତନ୍ତ୍ରରୂପେ ସିନ୍ଧ ) ମନେ କରା । ୩। ଶ୍ରୀଗୁରୁଦେବେ ମନୁଷ୍ୟ  
 ବୁଦ୍ଧି ପ୍ରଭୃତି ଅବଜ୍ଞା । ୪। ବେଦାଦି ଶାସ୍ତ୍ରେର ନିଳା । ୫। ଶ୍ରୀହରି-  
 ନାମେ ଅର୍ଥବାଦ କଲ୍ପନା । ୬। ଶ୍ରୀହରିନାମ-ପତାବେ ପାପକ୍ଷୟ ହଟିବେ  
 —ଏହି ବଳେ ପାପେ ପ୍ରସ୍ତୁତି । ୭। ଧର୍ମାଦି ସର୍ବବିଧ ଶୁଭକର୍ମେର  
 ସହିତ ଶ୍ରୀନାମକେ ତୁଳା ମନେ କରା । ୮। ଶ୍ରୀଦ୍ଵାଦୀନ, ବିଷୁ ଓ  
 ଶ୍ରୀବଣେ ଅନିଚ୍ଛୁକ ଜ୍ଞନକେ ଶ୍ରୀନାମ-ଉପଦେଶ କରା । ୯। ଶ୍ରୀନାମ-  
 ମାହାତ୍ୟ ଶ୍ରୀବଣେଶ ଶ୍ରୀନାମେ ଶ୍ରୀତି ନା କରା । ୧୦। ଶ୍ରୀନାମ-ବିଷୁରେ  
 ଅଙ୍ଗମମାଦି-ପର ହୁଏଇ ଅର୍ଥାଏ ଆମି ବହୁତର ନାମ କୌର୍ତ୍ତନ କରି,  
 ଦେଶଦେଶାନ୍ତରେ ନାମ କୌର୍ତ୍ତନ ଆମାରଙ୍କ ପ୍ରଚାରିତ, ଆମାର ସତ ନାମ-  
 କୌର୍ତ୍ତନ ପରାବଳ କେ ଆଛେ, ନାମ ଆମାର ଜିହ୍ଵାଧୀନ—ଇତ୍ୟାଦି  
 ଅହଙ୍କାର କରା । ଏହି ଦଶ ପ୍ରକାର ନାମାପରାଧ ରୂପ ଅନର୍ଥ ହଇତେ  
 ସତତ ସାବଧାନ ଧାରିବେ । ]

ମୂଳ ଶାଖା ହଇତେ ଉପଶାଖାର ତ୍ରୀଯ ଭକ୍ତି ହଇତେ ଉତ୍ସୁକ ଲାଭ  
 ପୂଜା-ପ୍ରତିଷ୍ଠାଦିର ନାମ ଭକ୍ତ୍ୟାଥ ଅନର୍ଥ । ଏହି ଚତୁର୍ବିଧ ଅନର୍ଥେର  
 ନିବୃତ୍ତି ଆବାର ପୌଚ ପ୍ରକାର, ସ୍ଥା—ଏକଦେଶବର୍ତ୍ତିନୀ, ବହୁଦେଶବର୍ତ୍ତିନୀ,  
 ପ୍ରାଚିକୀ, ପୂଣୀ ଓ ଆତ୍ୟାନ୍ତିକୀ । ତମ୍ଭେ ତତ୍ତ୍ଵନିକ୍ରିୟାନ୍ତର ଅନର୍ଥ  
 ସକଳେର ସେ କଥକିମ୍ବାତ୍ର ନିବୃତ୍ତି ହଇଲୁ ଥାକେ, ତାହାକେ ଏକଦେଶ-  
 ବର୍ତ୍ତିନୀ ବୁଝିବେ ହଇବେ । ନିଷ୍ଠା ଉତ୍ସର ହଇଲେ ପୂର୍ବାପେକ୍ଷା ଅଧିକ

ଆଶ୍ରିପ୍ରେମଭକ୍ତି-ଚନ୍ଦ୍ରିକା

୧୯୫୫ ଜନ୍ମାବ୍ଦ ବସ୍ତୁ,

ଲୋକନାଥ ଲୋକେର ଜୀବନ ।

ହାହା ପ୍ରଭୁ ! କର ଦସ୍ତା, ଦେହ ମୋର ପଦ-ଛାୟା,

ଏବେ ସମ୍ବନ୍ଧ ସୁସ୍ଥିତ ତ୍ରିଭୁବନ ॥ ୬ ।

ନିବୃତ୍ତି ହୟ, ତାହାକେ ବହୁଦେଶବର୍ତ୍ତିନୀ ବଲେ । ରତ୍ନ-ଆବିର୍ଭାବକାଳେ  
 ଶ୍ରୀମାତ୍ରା ଅଧିକାଂଶଟି ନିବୃତ୍ତି ହଇଲୁ ଯାଏ, ତାହାର ନାମ ପ୍ରାଚିକୀ ।  
 ଶ୍ରୀମ ଆବିର୍ଭାବେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଏବଂ ଶ୍ରୀଭଗବାନର ସାକ୍ଷାଂ ପ୍ରେମସେବାଲାଭେତେ  
 ଆତ୍ୟାନ୍ତିକୀ ନିବୃତ୍ତି ହଇଲୁ ଥାକେ । ଅବିଦ୍ୟା ଓ ତୃତୀୟ ସ୍ଵରୂପ  
 ଅନର୍ଥ ସକଳ, ସାଧନ-ଭକ୍ତି ହଇତେ ଏକଦେଶବର୍ତ୍ତିନୀ ପ୍ରଭୃତି କ୍ରମାନୁ-  
 ସାରେ ନିବୃତ୍ତ ହଇତେ ଆରମ୍ଭ କରିଯା ପ୍ରେମଭକ୍ତି ଆବିର୍ଭାବେର ପରିପ୍ରେକ୍ଷା  
 ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣକାଳର ନିବୃତ୍ତ ହଇଲୁ ଯାଏ—“ଯଦି ହୟ ପ୍ରେମଭକ୍ତି ତବେ ହୁଏ  
 ମନଃଶୁଦ୍ଧି” । ବେଦ ଗାସ—ପୂର୍ବୋତ୍ତମ ଶ୍ରୀଗୁରୁ-ମହିମା ଶୁଦ୍ଧ ଯେ ଶ୍ରୀ  
 ଠାକୁରମହାଶୟ ବଲେନ ତାହା ନହେ, ବେଦ ଏବଂ ବେଦାନୁଗତ ଶାସ୍ତ୍ର—  
 ସକଳେଇ ଶ୍ରୀଗୁରୁ-ମହିମା କୌର୍ତ୍ତନ କରେନ ସ୍ଥା—“ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ମାଃ  
 ବିଜାନୀର୍ବାଃ”—ଶ୍ରୀଗୁରୁକେ ମଦୀସ୍ତ୍ର ସ୍ଵରୂପ ବଲିଯା ଜାନିବେ  
 ଇତ୍ୟାଦି ॥ ୫ ।

ଶ୍ରୀଗୁରୁମହିମା କୌର୍ତ୍ତନ କରିବେ କରିବେ ଏକାଶେ ତଦୀର୍ଘ ଚିତ୍ର-  
 କର୍ମକ ଶୁଣ ବର୍ଣନ କରିବେହେ—ଶ୍ରୀଗୁରୁ ଇତ୍ୟାଦି । କରଣ—ପର-  
 ହୃଦୟକାତରତା, କରଣାମିଶ୍ର—କୃପାର ସାଗର, ଅସୀମ କରଣାମଯ ।  
 ଜୀବେର ହୃଦୟ ଦର୍ଶନେ ଜୀବେର ଅଦେଶ ପ୍ରେମ-ସମ୍ପଦି ପ୍ରଦାନପୂର୍ବକ

সুখী করেন। শ্রীকৃষ্ণ যোগা পাত্রে করুণা করেন, কিন্তু অপরাধ ঘটিলে তাহার নিকট হইতে সরিয়া যান। শ্রীগুরু এত কৃপালু যে, জীবের সকল দোষ ক্ষমা করিয়া ভক্তি-সম্পত্তি রক্ষার যোগ্যতা প্রদান করেন। এজন্য সর্বাপেক্ষা কৃপালু বলিয়া শ্রীগুরুকে করুণাসিদ্ধ বলিয়াছেন। যিনি আপনাকে অতি দুর্গত বলিয়া মনে করেন, তিনিই শুরুকৃপা-শান্তের যোগা, এই অভিপ্রায়ে বলিয়াছেন—“অথম জন্মের বন্ধু”। শ্রীল ঠাকুর মহাশয়ের দীক্ষাগুরু শ্রীপাদ লোকনাথ গোষ্ঠামী। “লোকের জীবন” বলিতে জীবের ভক্তিমার্গ স্থিতি রক্ষাকারী। “জীবেত যো মুক্তিপদে স দায়ভাক্ত” এই শ্লোকের “জীবেত” পদে শ্রীজীব গোষ্ঠামীচরণ “অত্র জীবতঃ ভক্তিমার্গস্থিতত্বঃ জ্ঞেয়ৎ” একপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন; অতএব ভক্তিমার্গ অবস্থানই জীবের জীবন অন্তর্ভুক্ত। শ্রীগুরুমহিমা বর্ণন করিতে করিতে আস্তিস্ফুরণ হেতু বলিতেছেন—‘হা হা’। প্রভু-অযোগ্য পাত্রকেও কৃপাগুণ ধারণের যোগ্য করিতে সমর্থ। পদ ছায়া—পদাশ্রয়। ছায়া শব্দের প্রয়োগ দ্বারা একপভাবে আশ্রয় প্রার্থনা করিতেছেন যে, সংসা-রের ত্রিতাপ-জ্বালায় যেন আমাকে আর দন্তভূত হটাতে না হয়, ঈদুশকাপ শ্রীকৃষ্ণ-মাদুর্ধো অভিনিষেশ অস্থাইয়া। আশ্রয় প্রদান করন ॥ ৬ ॥

বৈষ্ণব-চরণরেণু,

ভূষণ করিয়া তঙ্গু,

যাহা হইতে অমুভব হয়।

মার্জন হয় ভজন,

সাধুসঙ্গে অমুক্ষণ,

অজ্ঞান-অবিষ্টা-পরাজয় ॥ ৭ ॥

অমু সমাতন রূপ,

প্রেমভক্তিরসকূপ,

যুগল-উজ্জ্বলরস তঙ্গু।

---

যাহা হৈতে—যদ্যাওঁ বৈষ্ণবচরণরেণুভূষণাং। অজ্ঞান-অবিষ্টা—চতুর্বর্গবাঙ্গা-তত্ত্বপা অবিষ্টা ॥ ৭ ॥

---

## শ্রীবৈষ্ণব-মহিমা।

বৈষ্ণবচরণরেণু অঙ্গের ভূষণ করিলে, তাহা হইতে অমুভব অর্থাৎ সম্মুক্তত্ব শ্রীকৃষ্ণ, প্রয়োজনতত্ত্ব প্রেম ও অভিধেয় সাধন-ভক্তি—এই তিনের উপলক্ষ হইয়া থাকে। অজ্ঞান অবিষ্টা—ধৰ্ম-অর্থ-কাম-মোক্ষ এই চতুর্বর্গ বাঙ্গাই জীবের অজ্ঞান, মেই অজ্ঞানরূপ অবিষ্টা। নিতাকৃত্বদাস জীবের প্রার্থনীয় একমাত্র নিজপ্রভু শ্রীকৃষ্ণের মেবাসুর, ইহাই পরম পুরুষার্থ। জীব সেইটি ভুলিয়া নিজ সুখের নিমিত্ত যে চতুর্বর্গ বাঙ্গা করে, ইহাই জীবের অজ্ঞান। এই অজ্ঞানতম বা কৈতব—অবিষ্টা কার্য সাধুভক্তের সঙ্গ প্রভাবে শ্রীভগবতশুধুতা সম্পাদন এবং তৎসঙ্গে অবিষ্টা ও তৎকার্য—অজ্ঞানতম বিদূরিত হয় ॥ ৭ ॥

যাহার অসাদে শোক,

পাশরিল হঃখশোক,

প্রকট কলপত্র জন্ম ॥ ৮ ।

## ত্রীরাধিকার প্রেমভক্তি-চন্দ্রিকা ।

চৌষট্টি-অঙ্গ ভজনের মধ্যে যদিও নামসংকীর্তন অন্তর্ভুক্ত আছে, তথাপি অঙ্গাঙ্গ অঙ্গ হইতে উৎকর্ষ বর্ণনের নিমিত্ত যেমন পুনরায় নাম সঙ্কীর্তনের উপর করিয়াছেন, সেইরূপ “বৈষ্ণবচরণ-রেণু” ইত্যাদি ত্রিপদীতে বৈষ্ণব মাত্রের উৎকর্ষ বর্ণন করিয়া পুনরায় ত্রীরূপ সনাতনের সর্বাপেক্ষা উৎকর্ষ খ্যাপনের নিমিত্ত বলিতেছেন—“জন্ম সনাতনরূপ” ইত্যাদি। “বৈষ্ণবচরণরেণু” এই ত্রিপদীতে সাধারণভাবে সধ্যাবাংসল্যাদি সমস্ত রসের বৈষ্ণবগণই উল্লিখিত হইয়াছেন। ভজনের প্রধানতঃ পঞ্চবিধ যথা—শাস্ত, দাস্ত, সধ্য, বাংসল্য ও উজ্জল বা মধুর। তন্মধ্যে শাস্তের গুণ কৃষ্ণনিষ্ঠা, দাস্তের সেবা, সধ্যের অসঙ্কোচ-বিহার, বাংসল্যের স্নেহ বা জালন, উজ্জলরসের গুণ নিজাতসঙ্গদানে সেবা। পূর্বে পূর্বে রসের গুণ পর পর রসে থাকা হেতু এই রস সকলের উত্তরোক্তর উৎকর্ষ বুঝিতে হইবে। উজ্জলরসে পাঁচটি গুণ থাকাতে উজ্জলরসই সর্বাপেক্ষা উৎকৃষ্ট। উজ্জলরসের পরিকরণমধ্যেও যাহারা ত্রীরাধিকার মুখে অবস্থিত, তাহারাই সুগলকিশোর ত্রীরাধারামন্দনমোহনের অসমোক্ষমাধুর্যা আবাদনে ধন্ত হইয়া থাকেন। তন্মধ্যেও আবার ত্রীরাধারাণীর কিঙ্গরীগণের আবাদনট

প্রেমভক্তি রীতি ধর্ম,

লিখিতাহি হৃষি অহাশম্ভু ।

যাহার অন্ধ হৈতে,

যুগল মধুররসাঞ্চর গুৰু ॥

নিষ্ঠাপ্রস্তুত মুক্তেত,

প্রেমানন্দ হৃষি চিতে,

ব্রাহ্মাঃ মহাশয়ঃভ্যাঃ ত্রীরাধিকারাভ্যাঃ সর্বপ্রেমভক্তি-  
রীতিগুরুঃ যথা স্তাঃ শৰ্বা নিষ্ঠাপ্রস্তুত লিখিতা। তৎপ্রবণাঃ  
ভক্তানাঃ চিত্ত প্রেমানন্দরূপসমুদ্রে প্লুতঃ স্তাঃ গুৰু ॥

সর্বাতিশায়ী ও অতীব বিচ্ছিন্ন। যেহেতু সর্বাগ্রে পর্যন্ত ত্রীরাধিকার অধিবেশ তে সকল রহোলীলা দর্শন করিতে পার না, কিঙ্গরীগণ সেই সকল অসমোক্ষমধুরিয়োচ্ছিত্যবিলসিত লীলামূলে বিধিতে  
প্রাত হয়েন। এবং ত্রীরাধিকারূপ কল্পতরীর চৰণে—( অধিক-  
শিত কুসুমকলিপি ) বৃক্ষপা এই কিঙ্গরীগণের অংশ ত্রীরাধিকার  
অভিহিত বিলাসচিহ্ন সকল বিকাশ পাইব। একে এজন্তু  
ত্রীরাধারাণীর কিঙ্গরীরূপে ত্রীরূপ মঞ্জুরী ও ত্রীলয়সমূহীন নামে  
অভিহিত ত্রীরূপ-সনাতনট যুগল-উজ্জলরসের শ্রেষ্ঠ আবাদক।  
তাই বলিয়াছেন। “যুগল-উজ্জলবস্তু”—যুগল উজ্জলরসবিভা-  
বিত- কলেবর ।

ত্রীরাধিকারকে প্রেমভক্তিরসাগর না বলিয়া প্রেমভক্তি-  
রূপকূপ বলিবার তাংপর্য এই,— সাগরে অগ্নাশ নদনদীর জগ

মিশ্রিত থাকে, কিন্তু কৃপজলে তাহা না থাকায় কৃপজল যেমন  
স্বরূপে অবস্থিত, তেমন শ্রীরূপ সনাতন প্রচারিত প্রেমভক্তিরসে  
জ্ঞান-যোগাদি রূপ নদনদীর মিশ্রণ না থাকায়, এই প্রেমভক্তি-  
রসই স্বরূপে অবস্থিত অর্থাৎ বিশুদ্ধ। এজন্তু সাগর না বলিয়া  
কৃপ বলিয়াছেন। এবং রসকৃপ বলিবার আরও তাঙ্পর্য এই,—  
গ্রীষ্মকালের প্রচণ্ড মার্ত্তমাণ তাপে সন্তুষ্ট পিপাস্তু ব্যক্তি নদনদীর  
জল পান করিয়া শুশীতল হইতে পারে না। কারণ তখন সমস্ত  
জলাশয়ের জলই উত্তপ্ত হয়, কিন্তু কৃপের জল অতিশয় শীতল  
থাকে, অতএব পিপাস্তু ব্যক্তিকে শুশীতল করিতে তখন যেমন  
কৃপই সমর্থ, সেই প্রকার ভৌবন কলিকালে ত্রিতাপসন্তুষ্ট জীব-  
গণের শোকমোচাদি জ্বালা বিরুদ্ধে জ্ঞান বোগাদি সমর্থ  
নহে। যেহেতু জীবের সংসার ক্ষয় বা মারা নাশ না হইলে,  
জ্ঞান বোগাদি শোকদুঃখ নষ্ট করিতে পারে না। এই ভক্তিমার্গ  
কিন্তু মাঝেরাজ্ঞোর ভিতরে অবস্থিত জীবকেও শ্রীকৃষ্ণমাধুরস  
আশ্঵াদন করাইয়া জীবের শোকদুঃখাদি সংসারজ্বালা নাশ করিতে  
সমর্থ। সেই শুশীতল মাধুর্যাময় প্রেমভক্তি-রসের আশ্রয় বলিয়া  
শ্রীরূপ সনাতনকে রসকৃপ বলিয়াছেন, কারণ তাহাদের কৃপায়ই  
অত্যাবধি জীব তাহাদের প্রস্তরপ রস-কৃপে ডুবিয়া শোকদুঃখাদি  
ভুলিয়া ভজিত্ব আশ্বাদনে পরিত্পু হয়। এজন্তু বলিয়াছেন,  
ইহারা প্রকট কল্পতরু—যুর্ণিমান প্রেমভক্তি-কল্পতরু, অতএব  
ইহাদের চরণাশ্রয় পরম মঙ্গলপুর ॥ ৮ ॥

শুশীতলের প্রেম,  
জন্ম রূপ সনাতন,  
লক্ষ্যবাণ রেন হেৱ,  
হেন ধন প্রকাশিলা যারা ।  
সে রতন মোর গলে হারা ॥ ১০ ॥

লে রতন মোর পলে হারা—তেন প্রেমরক্ষেন কঢ়ে হার  
করবাণীতি ভাবঃ ॥ ১০ ॥

প্রেমভক্তি-প্রাণির সাধনবীতি এবং প্রেমভক্তিপ্রাণি সিদ্ধ-  
ভক্তগণের রৌতিসকল শ্রীরূপ ও শ্রীসনাতন এই দুই মহাশয় ভক্তি  
রসায়নসিদ্ধ, উজ্জলনীলমণি, ললিতমাধব, বিদঞ্চমাধব, দানকেলি  
কৌমুদী, শুধুমালা প্রভৃতি ও বৃহস্তাগবতাযুত প্রভৃতি নিজ  
প্রকাশিত শ্রীগ্রন্থসমূহে শ্রবেকত—শুল্পরক্ষে ব্যক্ত ( পরিষ্কৃট )  
করিয়া লিখিয়াছেন। এই সকল শ্রীগ্রন্থ শ্রবণ-কীর্তন করিতে  
করিতে ভক্তপণের চিত্ত শ্রীরাধামাধব যুগলের মধুরমাণিত  
প্রেমামূল সিদ্ধতে আপ্নুত হয়। অতএব যুগল উজ্জলরস-পিপাস্তু  
সাধকের এই সকল শ্রীগ্রন্থানীলন একান্ত আবশ্যক। শ্রীরূপ  
সনাতন শ্রীরাধামাণীর চরণাশ্রয়, এজন্তু শ্রীরূপসনাতনকে ‘মহা-  
শয়’ আব্যাস অভিহিত করিয়াছেন—“গাধিকাচরণাশ্রয় যে করে  
সেই মহাশয়” ॥ ১ ॥

লক্ষ্যবাণ—লক্ষ্যবাণ পুটিত ( অশ্বিতে দক্ষ ) শুবর্ণের ভিতর  
যেমন কিছুমাত্র থাক মিশ্রিত থাকে না এবং তাহার উজ্জলতা

ভাগবত শাস্ত্র মৰ্শ,  
সদাপ্তি করিব সুসেবন ।  
অন্তদেবাঞ্জলি নাই,  
এই ভক্তি পরম কারণ ॥ ১১ ॥

নববিধ ভক্তিধর্ম,  
তোমারে কহিল তাই,  
এই ভক্তি পরম কারণ ॥ ১১ ॥

যেমন সমধিক বস্তিত হয় ; সেইরূপ যুগল কিশোর বিষ্ণুক প্রেম  
অতি সুনির্শিল, তাহাতে স্বপ্নবাহুসন্ধানের লেশমাত্রও নাই ।  
যাহারা শ্রীগ্রন্থ প্রণয়ন দ্বারা সেই উজ্জ্বলরসময় প্রেম সম্পত্তি  
জগতে প্রকাশ করিয়া রাখিয়াছেন, সেই শ্রীকৃপসনাতন জয়যুক্ত  
অর্থাৎ সর্বোৎকৰ্ষের সহিত বিরাজমান আছেন । হে পরমকৃপালু  
শ্রীকৃপসনাতন ! মানুষ ধনহীনকে সেই প্রেমমহাধন প্রদান  
করিয়া আরও তোমাদের কৃপার উৎকর্ষ আবিষ্কার কর । তোমরা  
কৃপা করিয়া সেই প্রেম মহারস্ত দ্বারা আমার কঢ়ে হার পরাইয়া  
নাও ॥ ১০ ॥

### বিশুদ্ধা ভক্তি ও তদনুষ্ঠানক্রম ।

শ্রীকৃপসনাতনের প্রচারিত শ্রবণকৌর্তনাদি নববিধ ভক্তি  
ধর্ম, শ্রীমন্তাগবতশাস্ত্রের সার মৰ্শ । সুতরাঃ এই ভক্তিধর্মই  
সতত আস্থাদনীয় । রে তাই মন ! অন্তদেবতার  
আক্ষয় না লইয়া একান্তভাবে কৃষ্ণাঞ্জিত হইয়া এই নববিধ ভক্তি-  
ধর্মের অনুষ্ঠানই পরমকারণ—প্রেমভক্তি লাভের শ্রেষ্ঠ উপায়  
যা সাধন ॥ ১১ ॥

সাধু-শাস্ত্র-গুরু-বাক্য,  
সতত ভাসিব প্রেমমাখে ।  
কৃষ্ণী জ্ঞানী ভক্তিহীন,  
ইহারে করিবে তিন,  
নরোত্তম এই তত্ত্ব গাজে ॥ ১২ ॥

নববিধ সাধনভক্তি অনুষ্ঠানকারী সাধকের কি রীতিতে  
চলিতে হইবে, তাহাতে বলিতেছেন—সাধু, শাস্ত্র ও গুরু এই  
তিনের বাক্য চিন্তে মিলাইয়া লইয়া গ্রহণ করিতে হইবে ।  
এই তিনের একমত ধাক্কিলে সেই বাক্যই গ্রহণীয়, তিনের মধ্যে  
তৃতীয়ের গ্রন্থমত্য হইলে সে বাক্যও আচরণীয় । যদি শাস্ত্রের  
সহিত গুরুবাক্যের ঐক্য হয়, সাধুবাক্যের ঐক্য না হয়, তবে  
গুরু বাক্যটি গ্রহণ করিবে ; সাধুবাক্যে অবজ্ঞাবৃক্ষি না করিয়া  
মনে করিবে—আমি ইহার মৰ্শ বুঝিতে অসমর্থ । এইরূপ শাস্ত্রের  
সহিত সাধুবাক্যের ঐক্য হইলে, গুরুবাক্যের ঐক্য না হইলে,  
সাধুবাক্যটি গ্রহণ করিবে ; গুরুবাক্যে অবজ্ঞা বৃক্ষি না করিয়া  
পূর্ববৎ মনে করিবে । ফলকথা শ্রীকৃষ্ণপ্রীতির অনুকূল বাক্য  
সকলই গ্রহণীয় আর প্রতিকূল বাক্য সকলই বর্জনীয় । কৃষ্ণ  
জ্ঞানীর সঙ্গ বর্জন করিবে ; যেহেতু তাহারা ভক্তিহীন । কৃষ্ণ  
জ্ঞানী যদিও ভক্তির অনুষ্ঠান করে বটে, তাহা কৃষ্ণাদির কল-  
লাভের নিমিত্ত মাত্র, শ্রীকৃষ্ণপ্রীতির নিমিত্ত নহে । অতএব  
শ্রীকৃষ্ণপ্রীতিতে তাঁপর্যশূল্ক বলিয়া, তাহাদের অনুষ্ঠিত ভক্তি

অঙ্গ অভিলাষ ছাড়ি,

কার্যমনে করিব ভজন।

সাধুসঙ্গে কৃষ্ণসেবা,

এই ভক্তি পরম কারণ ॥ ১৩ ॥

মহাজনের থেই পথ,  
পূর্বাপর করিয়া বিচার।

ভক্তিসংজ্ঞায় অভিহিত নহে। ইহাই শ্রীল ঠাকুরমহাশয় গাজে—  
গান করেন ॥ ১২ ॥

শ্রীকৃষ্ণসুখ-সম্পাদন-লালসা ভিন্ন অঙ্গ নিজ মুখ লাভের  
বাহ্য পরিত্যাগ করিয়া এবং ভক্তির আবরক নির্ভেদ ব্রহ্মজ্ঞান  
ও শুভি শাস্ত্রোক্ত নিত্য-নৈমিত্তিক কর্ম বজ্রন পূর্বক—স্বজ্ঞাতীয়  
আশয়-বিশিষ্ট, আপনা হইতে শ্রেষ্ঠ, স্মিক চরিত্র সাধুর সঙ্গে  
ধাকিয়া শ্রীকৃষ্ণ ভজন করিবে; এবং ব্রহ্মকুরুদ্রাদি অঙ্গ দেবতার  
পূজা ত্যাগ করিবে, একপ অনন্ত ভক্তিই প্রেম লাভের শ্রেষ্ঠ  
সাধন ॥ ১৩ ॥

এই ভক্তিপথের মহাজন ( পূর্বসিদ্ধ আচার্য ) গণ, যে  
পথ প্রদর্শন করিয়া রাখিয়াছেন, সেই পথে নিরস্তর রূত ধাকিবে।  
এই পথ বা সাধন রীতি অবচলন করিবার পূর্বে ভক্তিমার্গের  
পূর্ব ও পর মহাজনগণের প্রদর্শিত সাধনরীতি ও সিদ্ধক্রমে  
প্রাপ্ত প্রেম সেবার রীতি বিচার করিয়া দেখিবে। পূর্বমহাজন—

অসং-সঙ্গ সদা তাগ,

কশ্চী জ্ঞানী পরিহরি দূরে।

কেবল ভক্ত-সঙ্গ,

লীলাকথা ব্রজরসপুরে ॥ ১৫ ॥

ছাড় অন্ত গীঁওরাগ,

প্রেমকথা রস রঙ,

( রাধাবিরহিত ) কৃষ্ণকে উপভোগ করেন বলিয়া, পূর্ণ মাধুর্যা  
আন্বাদনে অসমর্থ। যাহারা সংবীভাব প্রাপ্ত, তাহারা শ্রীরাধারমণ  
বা মদনমোহন শ্রীকৃষ্ণের পরিপূর্ণ মাধুর্যা আপাদন করেন। আর  
যাহারা শ্রীরাধিকার কিঙ্করী বা সেবাপরা মঞ্জরীভাব প্রাপ্ত হন,  
তাহারা যুগলকিশোরের পরিপূর্ণ মাধুর্যা বা অন্তোন্তসমৃদ্ধাস্তি  
রসোলাস ত আন্বাদন করেনই। “এতদিন তাহারা শ্রীরাধিকার  
অঙ্গজ। বলিয়া, তাহাদের অঙ্গে শ্রীরাধিকার অঙ্গস্থিত বিলাস  
চিহ্ন সকলও প্রকাশ পার এবং সংবীগণেরও অগোচর রহোলীলা  
দর্শন ও তদুচিত সেবা-সৌভাগ্যাভে ধৃত হইয়া থাকেন”। এই  
অংশে সংবীগণ হইতে মঞ্জরীগণের আন্বাদনাধিক্য। এজন্য প্রথম  
কর্তৃণ শচীনন্দন শ্রীগৌরমুন্দর মহাভাব স্বরূপিণীর প্রেম ভাণ্ডা-  
রের সম্মুক্তির প্রদানের নিমিত্ত, এই কিঙ্করীভাবের উপাসনামার্গ  
শ্রীজ্ঞপন্থনাতন্ত্রি গোস্বামীগণ দ্বারা প্রবর্তন করিয়া রাখিয়াছেন।  
স্মতরাঙ এই শেষোক্ত উপাসনামার্গই সমধিক মাধুর্যা আন্বাদনের  
হেতুভূত। এই সকল বিচার অবগত হইয়া সতত নিজাভিলিষ্ঠিত  
মহাজন কর্তৃক প্রদর্শিত ভজনরীতির অনুসরণ করিবে। নিজা-

সাধন-স্মরণ লীলা,

উহাতে না কর হেলা,

কারু মনে করিয়া সুসার ॥ ১৪ ॥

দণ্ডকারণ্যবাসী মুন্দ্রেো বৃহদ্বামনেক্ষত্রঃ পূর্ণচ চন্দ্ৰশিখ  
বিদ্যমঙ্গলাদযশ্চ পূর্বমহাজনাঃ। ষড়গোষ্ঠামিনশ্চ পরমহাজনাঃ।

সুন্মার—সুসিদ্ধম् ॥ ১৪ ॥

দণ্ডকরণ্যবাসী মুনিগণ, বৃহদ্বামনপুরাণেক্ষত্র ক্রতিগণ ও চন্দ্ৰকাণ্ডি  
প্রভৃতি, আকৃষ্ণকে কাঞ্জলীপে পাইবাৰ নিমিত্ত লুক হইয়া, কাঞ্জল-  
ভাব অবলম্বন সাধন করিয়া গোপীদেহ লাভ কৱতঃ শ্রীকৃষ্ণেৰ  
প্ৰেমসেৰা প্রাপ্ত হন। শ্রীবিদ্যমঙ্গল ঠাকুৰ, শ্রীৱাধিকাৰ সহীভাৱে  
লুক হইয়া সহীভাব লাভ কৱিয়াছেন, উনি সহীভাবেৰ ও সহী-  
বিশেষেৰ আনুগত্য বিশিষ্ট সাধনৱীতি প্ৰদৰ্শন কৱিয়া রাখিয়া-  
ছেন।—ইহারা শ্রীমদ্বাপ্তুৰ পূৰ্ববৰ্তী বলিয়া পূৰ্ব মহাজন।  
আৱ পৰবৰ্তী মহাজন শ্রীৱপ্সনাতনাদি ছয় গোষ্ঠামী; ইহারা  
গোপীদেহে শ্রীৱাধিকাৰ সেৱাপৰা কিঙ্গী বা মঞ্জুৰীৱাপে বিৱাহ-  
মান। শ্রীৱাধিকাৰ কিঙ্গীভাৱে লুক সাধক, কিঙ্গীগণেৰ ভাৱেৰ  
( প্ৰেমসেৱা পৱিপাটীৱ ) এবং কিঙ্গী বিশেষেৰ আনুগত্য হইয়া  
সাধনে রত থাকিবে—এই সাধনৱীতি পৰমহাজন ছয় গোষ্ঠামী  
প্ৰদৰ্শন কৱিয়া রাখিয়াছেন।

বিবিধ মহাজনগণেৰ সাধন ও সিদ্ধৱীতি বিচাৰ কৱিলে  
জানা যায়, যাহারা কাঞ্জলাৰ প্রাপ্ত হইয়াছেন, তাহারা একাকী

যোগী গুৰুী কৰ্মী জ্ঞানী

অগ্নদেব-পূজক ধ্যানী

এইলোক দূৰে পৱিত্ৰি।

কৰ্ম ধৰ্ম হৃৎ শোক,

ঘো ধাকে অঙ্গ ঘোপ,

ছাড়ি ভজ পৰিবৰ-ধাৰী ॥ ১৫ ॥

অন্ত ঘোগ শ্রী-পুত্ৰ-বিষ্ণুসক্ষিঃ ॥ ১৬ ॥

ভিলবিত পৱিকৱ বিশেষেৰ আনুগত ভাৱে লীলাস্মৰণ, এই  
ৱাগানুগামীৰেৰ প্ৰধান সাধনাঙ্গ ॥ ১৫ ॥

পূৰ্বোক্ত সাধকগণেৰ কিঙ্গী সঙ্গ বজ্জনীয় এবং কিঙ্গী  
সঙ্গ গ্ৰহণীয়, তাহাই বলিতেছেন—‘অসৎ’ শব্দে—অভক্ত এক  
ভক্ত হইয়াও ধাৰাৰা শ্রীপৱত্তন—এই উভয় বৃত্তিতে হইবে,  
( শ্রী-সঙ্গী এক অসাধু কৃষ্ণভক্ত আৱ ”)। ইহাদেৱ সঙ্গ সৰ্বথা  
পৱিত্ৰ্যাগ। কৰ্মী ও জ্ঞানীগণেৰ সঙ্গ দূৰ হইতে পৱিত্ৰ্যাগ  
কৱিবে এবং শ্রীকৃষ্ণলীলা-গুণবিষয়ক গীত ব্যতীত অন্ত গীত বজ্জন  
কৱিবে। কেবল ভজ—ধাৰাৰা ভজিৰ আবৰক জ্ঞান কৰ্মাদি  
পৱিত্ৰ্যাগ কৱিয়া কেবলা অৰ্থাৎ স্বৰূপসিদ্ধা বিশ্বকা ভজিৰ  
অনুষ্ঠানে রত, একমাত্ৰ তাহাদেৱ সঙ্গ কৱিবে এবং রসময় অজপুৰে  
( হয় দেহ থাৱা না হয় মন থাৱা ) অবস্থিত হইয়া শ্রীবৃগল-  
কিশোৱেৰ প্ৰেমময় কথা ও রসময় পূৰ্ণ লীলা-প্ৰসঙ্গে কালাতি-  
পাত কৱিবে ॥ ১৬ ॥

সাধন-শূরণ লীলা,

উহাতে না কর হেলা,

কাম মনে করিয়া সুসার ॥ ১৪ ॥

দণ্ডকারণ্যবাসী মুন্দ্রে। বৃহদ্বামনোক্তক্ষণ্যশ্চ চন্দ্ৰপাণিশ্চ  
বিদ্যমঙ্গলাদযশ্চ পূর্বমহাজনাঃ। শুভ্রগোষ্ঠামিনশ্চ পরমহাজনাঃ।  
সুসার—সুসিদ্ধম ॥ ১৪ ॥

দণ্ডকারণ্যবাসী মুনিগণ, বৃহদ্বামনপুরাণোক্ত ক্রতিগণ ও চন্দ্ৰকাণ্ডি  
প্রভৃতি, শ্রীকৃষ্ণকে কান্তকাপে পাইবার নিমিত্ত লুক হইয়া, কান্তা-  
ভাব অবস্থান সাধন করিয়া গোপীদেহ লাভ করতঃ শ্রীকৃষ্ণের  
প্রেমসেবা প্রাপ্ত হন। শ্রীবিদ্যমঙ্গল ঠাকুর, শ্রীরাধিকার স্থীভাবে  
লুক হইয়া স্থীভাব লাভ করিয়াছেন, উনি স্থীভাবের ও স্থী-  
বিশেষের আনুগত্য বিশিষ্ট সাধনরীতি প্রদর্শন করিয়া রাখিয়া-  
ছেন।—ইহারা শ্রীমুহাফ্তুর পূর্ববর্তী বলিয়া পূর্বমহাজন ।  
আর পূর্ববর্তী মহাজন শ্রীকপসনন্তনাদি ছয় গোষ্ঠামী; ইহারা  
গোপীদেহে শ্রীরাধিকার সেবাপরা কিঙ্গী বা মঞ্জুরীরূপে বিরাজ-  
মান। শ্রীরাধিকার কিঙ্গীভাবে লুক সাধক, কিঙ্গীগণের ভাবের  
( প্রেমসেবা পরিপাটীর ) এবং কিঙ্গী বিশেষের আনুগত হইয়া  
সাধনে রত ধাকিবে—এই সাধনরীতি পরমহাজন ছয় গোষ্ঠামী  
প্রদর্শন করিয়া রাখিয়াছেন।

বিবিধ মহাজনগণের সাধন ও সিদ্ধরীতি বিচার করিলে  
জানা যায়, যাহারা কান্তভাব প্রাপ্ত হইয়াছেন, তাহারা একাকী

যোগী স্তোষী কৰ্মী জ্ঞানী

এইলোক দূরে পরিহরি ।

কৰ্ম ধর্ম দুঃখ শোক,

যেবা ধাকে অন্ত যোগ,

ছাড়ি ভজ প্রিয়ব-ধাৰী ॥ ১৬ ॥

অন্ত যোগ শ্রী-পুত্র-বিষ্ণুসভিঃ ॥ ১৬ ॥

ভিলবিত পরিকর বিশেষের আনুগত ভাবে লীলাশূরণ, এই  
রাগানুগামীরের প্রধান সাধনাঙ্গ ॥ ১৪ ॥

পূর্বোক্ত সাধকগণের কিঙ্গপ সঙ্গ বজ্জনীঘ এবং কিঙ্গপ  
সঙ্গ গ্রহণীঘ, তাহাই বলিতেছেন—‘অসৎ’ শব্দে—অতক্ত এবং  
ক্ষক্ত হইয়াও ধাহারা শ্রীপুরতন্ত্র—এই উভয় বুৰিতে হইবে,  
( শ্রী-সঙ্গী এক অসাধু কৃষ্ণাভক্ত আৱ )। ইহাদের সঙ্গ সর্বথা  
পরিত্যজ্য। কৰ্মী ও জ্ঞানীগণের সঙ্গ দূর হইতে পরিত্যাগ  
করিবে এবং শ্রীকৃষ্ণলীলা-গুণবিষয়ক গীত ব্যতীত অন্ত গীত বজ্জন  
করিবে। কেবল ভক্ত—ধাহারা ভক্তির আবরক জ্ঞান কৰ্মাদি  
পরিত্যাগ করিয়া কেবল অর্থাৎ শূরুপসিকা বিশুদ্ধা ভক্তির  
অনুষ্ঠানে রত, একমাত্র তাহাদের সঙ্গ করিবে এবং রসময় অজপুরে  
( হয় দেহ ধারা না হয় মন ধারা ) অবস্থিত হইয়া শ্রীমুগল-  
কিশোরের প্রেমময় কথা ও রসরজ পূর্ণ লীলা-প্রসঙ্গে কালাতি-  
পাত করিবে ॥ ১৫ ॥

তৌর্যাত্মা পরিশ্রম,  
সর্বসিদ্ধি গোবিন্দ চরণ।  
দৃঢ় বিশ্বাস হৃদে ধরি,  
সদা কর অনন্ত-ভজন ॥ ১৭ ॥

সর্বসিদ্ধি—তৌর্যাত্মাদি-পুণ্যকর্মণঃ সিদ্ধিঃ। মন—  
বিবেকহারী উল্লাসঃ। মাংসধ্য—পরোৎকৰ্ত্তাসহনম্ ॥ ১৭ ॥

যোগী—ষম-নিয়মাদি অষ্টাঙ্গ যোগাভ্যাস রত। শ্রাসী—  
মাত্রাবাদী সন্নামী। কর্মী—স্বর্গাদি সুখলাভ প্রত্যাশায় বেদোক্ত-  
যজ্ঞাদি কর্মানুষ্ঠানে ও স্মৃতি শাস্ত্রোক্ত নিত্যনৈমিত্তিক কর্মে অনু-  
রক্ত। জ্ঞানী—বির্ভেদ ব্রহ্মানুসন্ধান তৎপর অর্থাং জীব ও  
অঙ্গের ঐক্যভাবনাকারী। অন্তদেব-পূজক-ধ্যানী—ব্রহ্মকুরূদ্বা-  
দেবতাকে স্বতন্ত্র ঈশ্বরজ্ঞানে পূজা ও ভাবনাকারী। এই সকল  
লোক ভক্তি পথের পরিপন্থী, ইহাদের সঙ্গ দূর হইতে পরিত্যাগ  
করিবে। কর্ম—পুণ্যাদিজনক। ধর্ম—বর্ণাশ্রমোচিত। শ্রোক—  
শ্রান্তবস্ত্র নাশ হেতু অঙ্গুতাপ। অন্তযোগ-স্তু, পুত্র ও বিষয়াদির  
প্রতি আসক্তি ॥ ১৬ ॥

শ্রীমথুরা দ্বারকাজি শ্রীভগবদ্বাম ব্যক্তীত অন্ততৌর্যে গমন,  
ভক্তির অনুকূল নহে বলিয়া বৃথা পরিশ্রম ও মনের আস্তিমাত্র।  
শ্রীমথুরাদি কৃষ্ণতীর্থ বা ভগবদ্বাম-সম্বন্ধে একপ বুঝিতে হইবে না,  
কারণ চৌষট্টি-অঙ্গ ভজন মধ্যে “কৃষ্ণতীর্থে বাস” একটা অঙ্গ।

কেবল মনের অম,

সর্বসিদ্ধি গোবিন্দ চরণ।

মন মাংসধ্য পরিহরি,

সদা কর অনন্ত-ভজন ॥ ১৭ ॥

বিশ্বাসাভক্তি ও তদনুষ্ঠানক্রম

[ ২৭ ]

কৃষ্ণভক্ত-সঙ্গ করি,

শ্রদ্ধাস্থিত অবণ কীর্তন।

অচ্ছন্ন শ্বরণ ধ্যান,

অবভক্তি মহাজ্ঞান,

এই ভক্তি পরম কারণ ॥ ১৮ ॥

নামলীলাগুণাদিনাঃ শ্রতিঃ শ্রবণঃ। নামলীলাগুণাদীনাঃ  
মুখেন ভাষণঃ কীর্তনঃ। শুন্দিত্তাসাদিপূর্বকোপচারাণঃ মন্ত্রগো-  
পপাদনমুচ্ছনঃ। অথাকথক্ষিম্বানসঃ সম্বন্ধঃ শ্বরণঃ। শ্বরণ-  
ভেদবিশেষঃ ধ্যানঃ। শ্রদ্ধাস্থিত ইতি সর্বত্রাস্তুঃ ॥ ১৮ ॥

নিবিল তৌর্যের জন্মভূমি শ্রীগোবিন্দচরণ আশ্রয়েই সর্বতীর্থ-  
গমনের ফল সিদ্ধ হইয়া থাকে ॥ ১৭ ॥

শ্রদ্ধাযুক্তভাবে শ্রবণেন্দ্রিয় দ্বারা নামলীলাগুণাদি শ্রেণি  
করার নাম শ্রবণ। শ্রদ্ধাযুক্তভাবে নামলীলাগুণাদি ক্ষুটকপে  
উচ্চারণের নাম কীর্তন। ভূতশুকি ও অঙ্গস্তাসাদি পূর্বক উপ-  
চার সকল মন্ত্রপূত করিয়া অর্পণের নাম অচ্ছন্ন। নামলীলা-  
গুণাদির সহিত অথাকথক্ষিম্বানস সম্বন্ধের নাম শ্বরণ। শ্বরণেরই  
ভেদবিশেষের নাম ধ্যান। শ্বরণের পাঁচটী ভেদ: বৰ্থ—শ্বরণ,  
ধ্যান, ধ্যান, শ্রবণুশ্বতি ও সমাধি।

তদন্ত্যে যৎকিঞ্চিং মানস অঙ্গসন্ধানের নাম শ্বরণ। অন্ত  
সমস্ত বিষয় হইতে চিত্ত আকর্ষণ পূর্বক, একমাত্র ধ্যেয় বস্তুতে  
সামাজিকারে মনোনিবেশের নাম ধ্যান। বিশেষ ভাবে কৃপাদি

হৃষীকে গোবিন্দ-সেবা,  
এই ত অনন্ত ভক্তি-কথা ।  
অংর অত উপালঙ্ঘ,  
দেখিতে লাগয়ে মনে ব্যথা ॥১৯॥

দেবী—পার্বতীদ্যুঃ । উপালঙ্ঘ—শ্রীকৃষ্ণ কথা-শ্রবণ-  
কৌর্তনাদিব্যতিরিক্তসর্বজ্ঞানং দন্তমাত্মেব স্তোৎ ॥ ১৯ ।

চিন্তনের নাম ধ্যান । অমৃত ধারার শাস্তি অনবচিন্তিতাবে রূপাদি-  
চিন্তনের নাম ক্রিয়ামূল্যতা । ধ্যেয়মাত্র ক্ষুরপের নাম  
সমাধি ॥ ১৮ ।

হৃষীক—ইন্দ্রির । গোবিন্দ—(সো—ইন্দ্রিয়) ইন্দ্রিয়  
সকলের অধীশ্বর বা হৃষীকেশ, ইহাই এস্তে গোবিন্দ শব্দের  
শ্লেষার্থ । অতএব পার্বতী ও রূপাদি অনন্তদেবতাগণকে পৃথক  
পূজা না করিয়া সর্বেন্দ্রিয় দ্বারা একমাত্র শ্রীগোবিন্দসেবা করাই  
কর্তব্য ; এরূপ ভজনের নামই অনন্ত ভক্তি । ধর্ম অর্থ কামাদি  
লাভের নিমিত্ত অন্ত দেবতার আরাধনায় প্রবৃত্তি অবিদ্যার কার্য ।  
অতএব শ্রীকৃষ্ণ ভজন ব্যতীত জীবের যত কিছু কার্যে প্রবৃত্তি,  
সমস্তই অবিদ্যা কল্পিত দেহাভিমানিতা হেতুক দন্তমাত্রে পর্য-  
বসিত । এইরূপ মাঝামুঝ দন্ত দেখিয়া মনে বড় ব্যথা বোধ  
হয় ॥ ১৯ ।

দেহে বৈসে রিপুগণ,  
কেহ কারো বাধ্য নাহি হয় ।  
শুনিলে না শুনে কাণ,  
দঢ়াইতে না পারি নিশ্চয় ॥২০॥

কাম ক্রোধ লোভ মোহ,  
স্থানে স্থানে নিযুক্ত করিব ।  
আনন্দ করি হৃদয়,  
রিপু করি পরাজয়,  
অনায়াসে গোবিন্দ ভজিব ॥২১॥

### ভক্তিপথের অন্তরায় ও তৎপ্রতীকার ।

দেহ মধ্যে যে কামক্রোধাদি রিপুগণ ও চক্ষু কর্ণাদি ইন্দ্রিয়  
গণ বাস করে, তাহারা কেহই অন্ত কাহারও বশীভৃত হয় না ।  
রিপুগণ ও ইন্দ্রিয়গণ আমার অবশীভৃত বলিয়া “সর্বেন্দ্রিয় দ্বারা  
শ্রীগোবিন্দ সেবা করা কর্তব্য” ইহা আমি শ্রবণ করিলেও, আমার  
কর্ণ আবার অন্ত বিষয়ে ধাবিত হইতেছে এবং আমি উহা জ্ঞানি-  
লেও আমার মন জ্ঞানিতেছে না—অন্ত বিষয়ে সকল বিকল্প  
করিতেছে । একারণে—“শ্রীকৃষ্ণ ভজন করাই যে আমার কর্তব্য”  
ইহা আমি দৃঢ় নিশ্চয় করিতে পারিতেছি না ॥ ২০ ॥

একশে শ্রীকৃষ্ণ ভজন বিরোধী রিপুগণকে দমন করিবার  
উপায় বলিতেছেন ।—শ্রীকৃষ্ণ সম্মুক্তীয় এক একটী বিষয়ে এক  
এক রিপুকে নিযুক্ত করাই রিপু দমনের প্রেক্ষ উপায় । তাহা

কৃষ্ণসেবা কামাপর্ণে,  
লোভ সাধুসঙ্গে হরিকথা ।  
মোহ উঠলাভ বিনে,  
নিযুক্ত করিব যথা তথা ॥ ২২ ॥  
অন্তর্থা স্বতন্ত্র কাম,  
ভক্তিপথে সদা দেয় ভজ ।

হইলে রিপুগণ অবিদ্যাময় জ্ঞানতিক ব্যাপার হইতে বিরত হইয়া  
শ্রীকৃষ্ণ ভজনের অনুকূল হইবে ॥ ২১ ॥

কোন্ বিষরে কোন্ রিপুকে নিরোগ করিতে হইবে, তাহাই  
বলিতেছেন । যথা শ্রীশ্রীকৃষ্ণসেবার কামকে নিযুক্ত করিবে । কাম  
—সুখভোগের ইচ্ছা । নিজেস্ত্রিয়সুখভোগের ইচ্ছাটি ভক্তি-  
বিরোধী ও মারাজালে আবক্ষ হইবার হেতু । একারণে কাম  
রিপুকে নিজেস্ত্রিয় সুখ-ভোগে নিরোগ না করিয়া অধ্যু পরমানন্দ  
স্ফূর্প শ্রীকৃষ্ণের সেবাজনিত সুখ লাভের নিমিত্ত নিরোগ করিবে ।  
তাহা হইবে কাম আর রিপু ধাকিবে না, ভক্তির অনুকূল হইয়া  
পরম মিত্র হইবে । এইস্ফূর্পে ভক্তাঙ্গাত্মী বাঙ্গির প্রতি ক্রোধ,  
সাধুসঙ্গে কৃষ্ণকথা আন্দোলনের নিমিত্ত লোভ, ইষ্ট—ভক্ত-ভক্তি-  
ভগবান—এই তিনির অপ্রাপ্তিতে মোহ ( যুচ্ছ' ) এবং শ্রীকৃষ্ণ  
গুণগানে মদ ( মন্ত্র ) নিরোগ করিবে ॥ ২২ ॥

\* পাঠান্তর—যার ধাম ।

কিবা বা করিতে পারে, কাম ক্রোধ সাধকেরে,  
যদি হয় সাধুজনার সঙ্গ ॥ ২৩ ॥  
ক্রোধে বা না করে কিবা, ক্রোধ ত্যাগ সদা নিবা,  
লোভ মোহ এইত কখন ।  
হয় রিপু সদা হীন, করিব মনের অধীন,  
কৃষ্ণচন্দ্র করিয়া স্বরণ ॥ ২৪ ॥  
আপনি পলাবে সব, শুনিয়া গোবিন্দরব,  
সিংহরবে যেন করিগণ ।  
সকলি বিপত্তি যাবে, মহানন্দ সুখ পাবে,  
যার হথ একান্ত ভজন ॥ ২৫ ॥

মামেব যে প্রপন্থস্তে মার্বামেতাঃ তরস্তি তে ইত্যনুসারেণ  
কৃষ্ণ স্বত্বা রিপুং বশে নয়ে ॥ ২৫ ॥

অন্তর্থা—কামকে কৃষ্ণসেবায় নিরোগ না করিলে, কাম  
স্বতন্ত্র—স্বাধীন থাকে, বশীভূত হয় না এবং অনর্থক্রম ধারণ  
করিয়া সর্বদা ভক্তিপথের বিষ্ণু উৎপাদন করে । যদি সর্বদা  
ভগবন্তক সঙ্গে বাস করা যায়, তবে কাম ক্রোধ ক্রমশঃ পরাজিত  
হইতে থাকে, ভজনবিষ্ণু জপ্তাইতে পারে না ॥ ২৩ ॥

লোভ মোহ এইত কখন—লোভ মোহ সম্বন্ধেও এই কথা  
জানিবে অর্থাৎ কাম ক্রোধবৎ লোভ মোহাদিও ভজন বিরোধী  
বলিয়া অবশ্য বর্জনীয় । হীন—তুচ্ছ, রিপুগণ সহসা উত্তেজিত

না করিহ অসৎ চেষ্টা,  
লাভ পূজা প্রতিষ্ঠা,  
সদাচিন্তা গোবিন্দ-চরণ।  
সকলি বিপত্তি যাবে,  
মহাবল্ল সুখ পাবে,  
শ্রেমভক্তি পরম কারণ ॥ ২৬ ॥

অসৎ ক্রিয়া কুটিনাটী,  
ছাড় অন্ত পরিপাটী,  
অন্তদেবে না করিহ রতি।  
আপন আপন স্থানে,  
পিরীতি সভায় টানে,  
ভক্তিপথে পড়য়ে বিগতি ॥ ২৭ ॥

অসৎক্রিয়া—হষ্টক্রিয়াম অধর্মঃ ত্যজ ভক্তিপথে চলিতুঃ  
ন সমর্থঃ স্থান । সভায় সর্বজনান্ ই তাৰ্থঃ ॥ ২৭ ॥

হইলে শ্রীকৃষ্ণকে শ্মরণ করিবে ; তাহা হইলে রিপুর আক্রমণ  
হইতে রক্ষা পাইবে । যেহেতু একান্তভাবে শ্রীকৃষ্ণ শরণাগতিই  
মায়া ও তৎকার্যা রিপুগণের হস্ত হইতে নিষ্কৃতি লাভের শ্রেষ্ঠ  
উপায় ॥ ২৪-২৫ ।

অভিধেয় সাধনভক্তি, প্রয়োজন প্রেম ও সম্বন্ধত্ব শ্রীকৃষ্ণ  
—এই তিনি শিখ যত দিছু সব অসৎ । অতএব এই তিনি সম্পূর্ণ  
চেষ্টা ব্যতীত, দেহদৈহিক অসৎ বস্তুত অভিনিবেশ ও তৎসুখানু-  
সন্ধান চেষ্টা এবং লাভ পূজা প্রতিষ্ঠা বাস্তা ত্যাগ করিয়া সর্বদা  
শ্রীকৃষ্ণচরণ চিন্তা করিবে । ইহাতে সাধকের সমস্ত বিপদ্বিনাশ  
ও পরমানন্দ লাভ হয়, ইহাই প্রেমভক্তি লাভের পরম উপায় ॥ ২৬

আপন ভজন-পথ,  
তাহে হবে অনুরত,  
ইষ্টদেবস্থানে লীলাগান ।  
বৈষ্ণিক ভজন এই,  
তোমারে কহিল ভাই,  
ইন্দুমান তাহাতে প্রমাণ ॥ ২৮ ॥

শ্রীনাথে জানকী-নাথে চালেদঃ পরমাঞ্জনি ।  
তথাপি মম সর্বস্বঃ রামঃ কমলালোচনঃ ॥ ২৯ ॥

অসৎক্রিয়া—শ্রীকৃষ্ণ ভজন ব্যতীত অন্ত দৃষ্টক্রিয়া । অন্ত  
পরিপাটী—ভজনরীতিনীতি ভিন্ন দেহদৈহিক সুখানুসন্ধান রীতি-  
নীতি । ব্রহ্ম-কুসূমাদি অন্ত দেবতার প্রতি স্বতন্ত্র ঈশ্বরজ্ঞানে রতি  
করিবে না । কারণ শ্রীতির স্বভাব—নিজস্থানে আকর্ষণ করা ।  
অতএব অন্তদেবে শ্রীতি করিলে সে শ্রীতি নিজস্থান (আলস্বন )  
অন্ত দেবতার প্রতি অবশ্য আকর্ষণ করিয়া থাকে । ইহাতে  
সাধকের ভক্তিপথে অগ্রসর হওয়ার বিষয় অস্তে, এ শ্রীতি সাধককে  
আবক্ষ করিয়া রাখে ॥ ২৭ ॥

### বৈষ্ণিক ভজন—

নিজ ভজন পথে নিরস্তুর রত ধাকিবে । ইষ্টদেব-স্থানে—  
নিজাভিলিপ্তি শ্রীভগবানের লীলাভূমি শ্রীবুদ্ধাবনামিতে, হয় দেহ-  
স্থারা না হয় মন স্থারা অবস্থিত হইয়া তদীয় লীলা গান করিবে ।  
রে ভাট মন ! ইহাই বৈষ্ণিক ভজনের রীতি । বৈষ্ণিক ভজনের  
দৃষ্টান্তগুল—শ্রীহনুমান ॥ ২৮ ॥

ন। করিহ অসৎ চেষ্টা,  
লাভ পূজা প্রতিষ্ঠা,  
সদাচিন্তা গোবিন্দ-চৱণ।  
সকলি বিপত্তি যাবে,  
মহাবন্দ সুখ পাবে,  
প্ৰেমভঙ্গি পৰম কাৱণ। ২৬।

অসৎ ক্ৰিয়া কুটিনাটী,  
ছাড় অন্ত পৱিপাটী,  
অন্তদেবে ন। করিহ রতি।  
আপন আপন স্থানে,  
পীৰীতি সভায় টানে,  
ভঙ্গিপথে পড়্যে বিগতি। ২৭।

অসৎক্ৰিয়া—হৃষ্টক্ৰিয়াম অধৰ্মং ত্যজ ভঙ্গিপথে চলিতুং  
ন সমৰ্থঃ স্থান। সভায় সৰ্বজনান্ম ইত্যার্থঃ। ২৭।

হইলে শ্রীকৃষ্ণকে স্মৰণ কৰিবে; তাহ। হইলে রিপুর আক্ৰমণ  
হইতে রক্ষ। পাইবে। ঘেঁটে একান্তভাবে শ্রীকৃষ্ণ শৱণাগতিই  
মাৰা ও তৎকাৰ্য্য রিপুগণেৰ হস্ত হইতে নিষ্কৃতি লাভেৰ শ্ৰেষ্ঠ  
উপায়। ২৪-২৫।

অভিধেৱ সাধনভঙ্গি, প্ৰয়োজন প্ৰেম ও সম্বন্ধতন্ত্র শ্রীকৃষ্ণ  
—এই তিনি ভিন্ন যত বিছু সব অসৎ। অতএব এই তিনি সম্বন্ধীয়  
চেষ্টা ব্যতীত, দেহদৈহিক অসৎ বস্তুত অভিনিবেশ ও তৎসুখামু-  
সন্ধান চেষ্টা এবং লাভ পূজা প্রতিষ্ঠা বাঞ্ছা ভ্যাগ কৰিয়া সৰ্বদা  
শ্রীকৃষ্ণচৱণ চিন্তা কৰিবে। ইহাতে সাধকেৱ সমন্ব্য বিপদ্ম বিনাশ  
ও পৰমানন্দ লাভ হয়, ইহাই প্ৰেমভঙ্গি লাভেৰ পৰম উপায়। ২৬

আপন ভজন-পথ,  
তাহে হবে অমুৱত,  
ইষ্টদেবস্থানে লীলাগান।  
নৈষ্ঠিক ভজন এই,  
তোমাবৈ কহিল ভাই,  
হনুমান তাহাতে প্ৰমাণ। ২৮।  
শ্রীনাথে জানকী-নাথে চাভেদঃ পৰমামুনি।  
তথাপি মম সৰ্বস্বৎ রামঃ কমললোচনঃ। ২৯।

অসৎক্ৰিয়া—শ্রীকৃষ্ণ ভজন ব্যতীত অন্ত হৃষ্টক্ৰিয়া। অন্ত  
পৱিপাটী—ভজনৱীতিনীতি ভিন্ন দেহদৈহিক সুখামুসন্ধান রীতি-  
নীতি। ব্ৰহ্ম-কুজাৰি অন্ত দেবতাৰ প্ৰতি স্বতন্ত্ৰ ঈশ্বৰজ্ঞানে রতি  
কৰিবে ন। কাৱণ শ্ৰীতিৰ স্বভাৱ—নিজস্থানে আকৰ্ষণ কৰা।  
অতএব অন্তদেবে শ্ৰীতি কৰিলে, সে শ্ৰীতি নিজস্থান (আলম্বন )  
অন্ত দেবতাৰ প্ৰতি অবশ্য আকৰ্ষণ কৰিয়া থাকে। ইহাতে  
সাধকেৱ ভঙ্গিপথে অগ্ৰসৱ হওয়াৰ বিৱৰণ জন্মে, এ শ্ৰীতি সাধককে  
আবক্ষ কৰিয়া রাখে। ২৭।

### নৈষ্ঠিক ভজন—

নিজ ভজন পথে নিৱন্ত্ৰ রত ধাকিবে। ইষ্টদেব-স্থানে—  
নিজাভিলিষ্ঠিত শ্ৰীভগবানেৰ লীলাভূমি শ্ৰীবন্দীবন। দিতে, হয় দেহ-  
স্থান। ন। হয় মন দ্বাৰা অবস্থিত হইয়া তদীয় লীলা গান কৰিবে।  
ৱে ভাট মন! ইহাই নৈষ্ঠিক ভজনেৰ রীতি। নৈষ্ঠিক ভজনে  
দৃষ্টান্তগুল—শ্রীহনুমান। ২৮।

দেবলোক পিতৃলোক,  
পায় তারা মহামুখ,  
সাধু সাধু বলে অঙ্গুক্ষণ।  
শুগল-ভজন যারা,  
শ্রেমানন্দে ভাসে তারা,  
ত্রিভুবন তাহার নিছনি ॥ ৩০ ॥

শ্রীনাথে লক্ষ্মীপতে শ্রীনারায়ণে, জানকীনাথে সীতাপতে  
শ্রীরামচন্দ্রে চ অভেদে: স্বরূপতে ভেদে। নাস্তি। যতঃ পরমাত্মনি  
—ছৌ এব পরমাত্মাবৌ ইত্যর্থঃ। তথাপি কমললোচনে। রামে।  
মম সর্ববৰ্ণঃ। শ্রীরামচন্দ্রঃ বিন। মম কিমপি ধৰং নাস্তীত্যর্থঃ।  
আনন স্বাভৌষ্ঠ নিষ্ঠায়াঃ। পরাবধিতঃ দশিতম্ ॥ ২৯ ॥

নৃতাস্তি পিতরঃ সর্বে নৃত্যাস্তি চ পিতামহাঃ। মন্দংশে  
বৈষ্ণবো জাতঃ স মে আতা ভবিষ্যতি। রঞ্জঃ ক্রোশস্তৌতিশ্বাসেন  
ত্রিভুবনশব্দেন ত্রিভুবনস্থিতা জনাঃ ॥ ৩০ ॥

শ্রীহনুমান্ বলেন, লক্ষ্মীপতি শ্রীনারায়ণ ও সীতাপতি  
শ্রীরামচন্দ্র উভয়ই পরমাত্মা; অতএব উভয়ের মধ্যে স্বরূপতঃ  
কোন ভেদ নাই। তথাপি কমলেচন শ্রীরামচন্দ্রই আমার সর্বান্ধ  
ধন। সুতরাং ( স্বরূপতঃ উভয়ের মধ্যে কোন ভেদ ন। খাকিলেও,)  
আমি শ্রীরামচন্দ্র বৈ জানি ন। ইহাতে শ্রীহনুমানের নিজাভৌষ্ঠ  
শ্রীরামচন্দ্রে নিষ্ঠাপরাকাষ্ঠা দশিত হইল। এইরূপ অভৌষ্ঠনিষ্ঠা  
একান্ত আবশ্যক ॥ ২৯ ॥

পৃথক্ আবাস থোগ,  
তৃঃখময় বিষয়ভোগ,  
অজে বাস গোবিন্দ-সেবন।  
কৃষ্ণ-কথা কৃষ্ণ-নাম,  
সত্তা সত্তা রসধাম,  
ত্রজজনের সঙ্গে অঙ্গুক্ষণ ॥ ৩১ ॥

ত্রজভিজ্ঞদেশে বাসে। তৃঃখরূপ-বিষয় ভোগ এব শ্রাঁ:  
ত্রজবাসন্ত শ্রীগোবিন্দস্ত সুখময়ভজনঃ শ্রাঁ। তদভাবে মনসা  
বাসোইপি তদেব। শ্রীগোবিন্দভজনঃ বিন। ত্রজভূমাবপি বালে  
সুখঃ নাস্তি। যথা শ্রীকৃষ্ণদাস কবিরাজোভৌ—

সন্দেহ হইতে পারে, নিজাভৌষ্ঠ ব্যতীত অন্তদেবাদির পূজা  
যদি তাগ করিতে হয়, তবে দেব-ঝৰি-পিতৃ-ঝৰাদি পরিশোধের  
উপায় কি? এই আশঙ্কা পরিহারের নিমিত্ত বলিতেছেন—  
দেবলোক ইত্যাদি। বিনি অনশ্বভাবে ( অন্তদেবারাধন। তাগ  
করিয়। ) শ্রীকৃষ্ণ-ভজনে প্রবৃত্ত হন, তাহার ভজননিষ্ঠ। দেবিয়া  
দেবলোক, পিতৃলোক সকলেই মহামুখ পাইতে থাকেন। তাহাকে  
আর কেহই ঝণী রাখেন ন। কারণ বৃক্ষের মূলে জল সিঞ্চন  
করিলে যেমন শাখাপল্লবাদি সব উৎফুল হয়, সেইরূপ সর্বাশ্রয়  
শ্রীকৃষ্ণকে ভজন করিলে, দেব ঝৰি প্রভৃতি সকলেই পরিতৃপ্ত  
হন। পিতৃ-পিতামহগণ, আনন্দে নৃত্য করেন ও বলেন—আহে!  
আমার বংশে কৃষ্ণভক্ত জন্ম আহণ করিয়াছে, এ আমার আণকাবী  
হইবে ॥ ৩০ ॥

৩৬ ]

## শ্রীশ্রীপ্রেমভক্তি-চন্দ্রিকা

বুদ্ধাবনে কিমধৰা নিজ মন্দিরে বা  
কারাগৃহে কিমধৰা কনকাসনে বা।  
ঐলং ভজে কিমধৰা নরকং ভজামি  
শ্রীকৃষ্ণ-সেবনমৃতে ন শুখং কদাপি।

অনুক্ষণং অজবাসি-ভক্তজনৈঃ সহ শ্রুতাঃ কীর্তিঃ বা কৃষ্ণ-  
কথা, তৈঃ সহ শ্রুতং কীর্তিঃ বা কৃষ্ণনাম সত্যং রসধাম শ্লাঘ ॥৩১॥

আবাস-যোগ—বাসস্থান রচনা। অজ ভিন্ন দেশসকল  
মাস্তিক প্রপঞ্চ, এজন্ত সে সকল দেশে যে সব ভোগ্য বিষয় আছে,  
তাহা সমস্তই মাস্তিক উপাদানে গঠিত বলিয়া দৃঢ়ব্যবস্থ। একারণে  
অজ ভিন্ন অন্ত দেশে বাস করিলে দৃঢ়ব্যবস্থ বিষয় সকল ভোগ  
হইয়া থাকে। অজবাসে শুধুময় শ্রীগোবিন্দ ভজন হয়। দেহ  
স্থারা অসমর্থ হইলে মানসে বাস করিলেও শ্রীকৃষ্ণ  
ভজন শুধু লাভ হয়। কিন্তু শ্রীগোবিন্দভজন না করিয়া সাক্ষাৎ  
অজবাসেও শুধু নাই। এজন্ত শ্রীপোদ কবিরাজ গোস্বামী বলি-  
যাচ্ছেন,—“বুদ্ধাবনেই বাস করি অথবা নিজ গৃহেই বাস করি,  
কারাগৃহেই থাকি অথবা স্বর্ণসনেই উপবিষ্ট হই, ইন্দ্রপদটী লাভ  
করি অথবা নরকেই গমন করি, শ্রীকৃষ্ণভজন ব্যতীত কোথাও  
শুধু নাই।”

অজে বাস করিয়া নিরস্তুর অজজন সঙ্গে শ্রীকৃষ্ণের নাম  
ও লীলাকথা শ্রবণকীর্তন করিলে উহা সত্য সত্যই রসধাম অর্থাৎ  
পরমানন্দ আশ্বাসনের হেতু হইয়া থাকে। ৩১।

সদা সেবা অভিলাষ,

হনে করি বিশোয়াদ,

সর্বধারা হইয়া নির্ভৱ।

নরোত্তমদাস বোলে,

পড়িন্তু অসত ভোলে,

পরিত্রাণ কর মহাশয় ॥ ৩২ ॥

তুমি ত দুর্বার সিঙ্গু,

অধম জনার বক্তু,

মোরে প্রভু। কর অবধান।

পড়িন্তু অসত-ভোলে,

কাম-তিমিজিলে গিলে,

ওহে নাথ। কর পরিত্রাণ ॥ ৩৩ ॥

বিশোয়াদ—বিশাসঃ। মহাশয়—হে শ্রীকৃষ্ণ! ॥ ৩২ ॥

পূর্বৰ্বাস্তু বাক্যে স্মৃতি বিশাস স্থাপন পূর্বক, শ্রীকৃষ্ণচরণে  
শরণাপন হইয়া সর্বপ্রকারে নির্ভয় অজজনসঙ্গে বাস করতঃ-  
সর্বদা শ্রীকৃষ্ণসেবা লাভের অভিলাষ করিবে। ৩২।

তিমিজিল—তিমি মৎস্তকে গিলিয়া ক্ষেলে একপ ভীষণ  
সামুদ্রিক জলজন্তু বিশেষ। হে প্রভো! আমি সংসার-সাগর  
মাঝে, অসৎভোলে—অসার বস্তুতে সার-বৃক্ষজন্ম আমে (বিরচ্ছে )  
নিপত্তি হইয়াছি, কামরূপ ভীষণ তিমিজিলে আমাকে আস  
করিতেছে। হে নাথ। এই অবস্থা হইতে আমাকে উদ্ধার  
কর ॥ ৩৩ ॥

যাবত জনম মোর,  
নিষ্পটে ন। ভজিনু তোমা ।  
তথাপিহ তুমি গতি,  
মুঞ্জি সম নাইক অধমা ॥৩৪॥  
পতিতপাবন নাম,  
উপেখিলে নাহি মোর গতি ।  
যদি হই অপরাধী,  
সত্য সত্য যেন পতি সতী ॥৩৫॥

শ্রীল ঠাকুর মহাশ্বর দৈন্ত্যহেতু আপনাকে ভজনহীন ও  
অপরাধী মনে করিয়া শ্রীপতুর নিকট কৃপা প্রার্থনা করিতেছেন ।  
ইহা দ্বারা সূচিত হইতেছে যে, প্রেমভক্তিলিঙ্গ সাধককে এইরূপ  
দীনভাবে সতত কৃষ্ণ কৃপা প্রার্থনা করিতে হইবে । নিষ্পটে—  
অস্ত্রাভিলাষাদি শৃঙ্খ হইয়া এবং মাঝার সম্বন্ধ বর্জন পূর্বক এক-  
মাত্র তোমার হইয়া তোমাকে ভজিলাম ন। ॥ ৩৪ ॥

পতিতপাবন নাম ইত্যাদি—হে শ্রাম ! তোমার পতিত-  
পাবন নাম ত্রিজগতে ঘোষিত আছে ; অতএব একমাত্র তুমিই  
মাদৃশ পতিতের আণকর্ত্তা । সতী শ্রীর যেমন পতিই একমাত্র  
গতি এবং সতী-শ্রীকে সতত রক্ষা করা যেমন পতির কর্তব্য ;  
তেমন তুমিই মাদৃশ পতিতের একমাত্র গতি এবং মাদৃশ পতিতকে  
সতত রক্ষা করা তোমার অবশ্য কর্তব্য । স্বতরাঃ আমি যদিও

তুমি ত পরম দেৰী,  
শন শন আণেৰ ঈশ্বৰ ।  
যদি কৱেো অপরাধ,  
সেৱা দিয়া কৱ অমুচৰ ॥ ৩৬ ॥  
কামে মোৰ হত চিত,  
মনেৱ ন। ঘুচে দুর্বাসনা ।  
মোৱে নাখ ! অঙ্গী কুকু,  
কুমণ। দেখুক সক্ষমনা ॥ ৩৭ ॥  
মেো-সম পতিত নাই,  
ত্রিভূবনে দেখ চাই,  
“রোক্তম-পাবন” নাম ধৰ ।  
ঘুমুক সংসারে নাম,  
পতিত-পাবন শ্রাম,  
নিজ দাস কৱ গিরিধৰ ॥ ৩৮ ॥

অশেষ অপরাধে অপরাধী হই, তথাপি তুমি আমাকে উপেক্ষা  
করিতে পার ন।, যেহেতু তুমি ত্বির আমার শ্রণ্য আৱ কেহই  
নাই । শ্রীল ঠাকুর মহাশয়ের এই সকল প্রার্থনা জ্ঞান জ্ঞান  
ধাইতেছে যে, প্রেমভক্তিলিঙ্গ সাধককে এইরূপ অনুভাবে  
আকর্ষণ শ্রণাপন হইতে হইবে ॥ ৩৫-৩৬ ॥  
শ্রীকৃষ্ণের শ্রণাপন হইতে হইবে ॥ ৩৭ ॥  
অঙ্গীকুকু—নিজ দাস্তে গ্ৰহণ কৱ ॥ ৩৭ ॥  
নরোক্তমপাবন—নরোক্তমের আণকর্ত্তা । ঘুমুক সংসারে  
নাম—সাংসারিক জন সকল তোমার পতিতপাবন নাম ঘোষণা  
কৰক ॥ ৩৮ ॥

নরোত্তম বড় দুঃখী,  
নাথ ! মোরে কর সুখী,  
তোমার ভজন-সঙ্গীতনে ।  
অঙ্গরায় নাহি ধার,  
এই ত পরম ভয়,  
মিবেছেন করে । অশুক্ষণে ॥৩৯॥  
আন কথা আন বাধা,  
নাহি যেন যাউ তথা,  
তোমার চরণ-স্মৃতি সাজে ।  
অবিরত অবিকল,  
তুষ্ণী শুণ কল কল,  
গাই যেন সতের সমাখে ॥ ৪০॥

অঙ্গরায়—কামাদিকৃত-বিল্ল ॥ ৩৯ ॥  
আন কথা আন বাধা—যত্তাত্ত্বকথাস্তি তত্ত্বাত্ত্ব ব্যথাস্তি ;  
তত্ত্ব নাহং গচ্ছামি ॥ ৪০ ॥

নাথ—হে প্রভো শ্রীকৃষ্ণ ! অঙ্গরায়—দেহাভিনিবেশাদি  
ভজনবিল্ল ॥ ৩৯ ॥

আনকথা আনব্যথা—যেখানে শ্রীকৃষ্ণ কথা তিল অঙ্গ কথা  
হয়, সেখানে শ্রীকৃষ্ণ-বিরহ দুঃখ ব্যাতীত অঙ্গ পুত্র বিস্ত কলাদি-  
বিশ্বেগজনিত মারিক দুঃখ উপস্থিত হয় ; অতএব সেখানে যেন  
না থাই । তোমার চরণ কমল যেন আমার স্মৃতিতে সাজে—  
সতত স্মৃতিপথে উদিত হইয়া মনের ধৰ্ম স্মৃতিকে শোভিত  
রাখে ॥ ৪০ ॥

অঙ্গ ত্রত অঙ্গ দান,  
নাহি করে । বস্তু জ্ঞান,  
অঙ্গ-সেবা অঙ্গদেব পূজা ।  
হা হা কৃষ্ণ ! বলি বলি,  
বেড়াও আনন্দ করি,  
মনে ঘোর নহে যেন দুঃখ ॥ ৪১ ॥  
জীবনে মরণে গতি,  
রাধাকৃষ্ণ প্রাণ পতি,  
হঁহার পিরৌতিরস-সুখে ।  
যুগল ভজন যারা,  
শ্রেমানন্দে ভাসে ভারা,  
এই কথা রহ মোর যুকে ॥ ৪২ ॥

বস্তুজ্ঞান—প্রকৃত্যবলাদগ্ন্যবস্তুজ্ঞানং, কৃষ্ণ-কৃষ্ণভক্তি-কৃষ্ণ-  
দাসেতরজ্ঞানম্ । দুঃখ—বৈধং সন্দেহ ইতি যাবৎ ॥ ৪১ ॥

অঙ্গ ত্রত—শ্রীহরিবাসরাদি বৈষ্ণব ত্রত ভিল অঙ্গ কাম্য  
ত্রত । অঙ্গ দান—শ্রীকৃষ্ণ ও বৈকুণ্ঠের শ্রীতি উদ্দেশ্য ব্যাতীত অঙ্গ  
উদ্দেশ্য দান । বস্তুজ্ঞান—কৃষ্ণ, কৃষ্ণভক্তি ও কৃষ্ণদাসত্ব ব্যাতীত  
অঙ্গ বস্তু—মির্দে-ক্রস্কামুসকানকুপ জ্ঞান বা মায়াময় দেহদৈহিক  
কামুসকানকুপ জ্ঞান । দুঃখ—দ্বিধা, সন্দেহ ॥ ৪১ ॥

রাধাকৃষ্ণ প্রাণপতি—শ্রীরাধা ও শ্রীকৃষ্ণ আমার প্রাণের  
ও প্রাণের ; এবং আমার জীবনে মরণে, ইহকালে ও পরকালে  
একমাত্র অবলম্বন । হঁহার পিরৌতি রসসুখে—শ্রীকৃষ্ণের প্রতি  
আছে শ্রীরাধা শ্রীতি এবং শ্রীরাধার প্রতি আছে শ্রীকৃষ্ণের শ্রীতি;  
এই শ্রীতি হেতু পরম্পর পরম্পরের রসমাধূর্য আবাদনে যে সুখ

যুগল চরণ-সেবা,  
যুগলেতে মনের পিরৌতি ।  
  
যুগল-কিশোর-কূপ,  
মনে রহ ও জীলা কি বীতি ॥৪৩॥  
  
দশনেতে তৃণ ধরি,  
হা হা ! কিশোর কিশোরি !  
  
অজরাজ কুমার শ্বাম !  
শ্রীরাধিকা-রামা মনোহরি ॥৪৪॥

হে শ্রীরাধিকাদীনঃ রামাণঃ মনোহরিন् শ্রীকৃষ্ণ ! ॥৪৫॥

অঙ্গুভব করেন, সেই শুধে শুধী হইয়া যাহারা শ্রীশ্রীরাধাকৃষ্ণ  
যুগলের ভজনে রত, তাহারা প্রেমানন্দে ভাসিতে থাকেন,—  
এই কথা আমার হৃদয়ে সতত জাগরুক থাকুক অর্থাৎ এই বিষয়ে  
আমার চিত্ত লুক ইউক ; যেহেতু এই লোভই রাগানুগা ভক্তির  
মূল কারণ । ৪২ ।

যুগল কিশোর রূপ ইত্যাদি—অজকিশোর শ্রীকৃষ্ণের রূপ  
কোটিকল্পকৃপের রাজা এবং অজকিশোরী শ্রীরাধিকার রূপ কোটি  
কোটি রতিকৃপের রাজ্ঞী ; অর্থাৎ যুগলের রূপমাধুর্য সমীপে  
কোটি কোটি কল্প ও রতির রূপ অতি তুচ্ছ । ৪৩ ।

আল ঠাকুর মহাশয় অস্তুর্দিশাতে শ্রীরাধামাধবের শূণ্য

কনক কেতকী রাই,  
শ্বাম মরকত-কাই,  
দরপ-দরপ কর চুর ।  
  
নটবর শেখরিণী,  
নটনীর শিরোমণি,\*  
ছ'হ শুণে ছ'হ মন বুর ॥৪৫॥  
  
শ্রীমুখ মুলববর,  
হেম নীল কাঞ্জি-ধর,  
ভাবভূষণ কর শোভা ।  
  
নীল পীত-বাসধর,  
গৌরী শ্বাম মনোহর,  
অস্তুরের ভাবে দোহে লোভা ॥ ৪৬ ॥

কাই—কাঞ্জি :। নটবরস্তু শ্রীকৃষ্ণ শেখরিণী শিরোভূষণ  
রূপ । নটন্ত্রাঃ শ্রীরাধাযঃ শিরোভূষণ-মণিকৃপঃ ॥ ৪৫ ॥

সাক্ষাৎকার লাভ করিয়া যুগলচরণে প্রার্থনা করিতেছেন ।—হে  
শ্রীরাধিকাদি অজরামাগণের মনোহরণকারি শ্রীকৃষ্ণ ! ইত্যাদি ॥৪৪  
কনক কেতকী রাই—শ্রীরাধিকা শৰ্ণকেতকী বর্ণ । শ্বাম  
মরকত কাই—শ্রীকৃষ্ণ ইন্দ্রনীলমণি বর্ণ । দরপ—কল্প । দরপ-  
দরপ কর চুর—কল্পের গর্ব চূর্ণ করেন । কল্পের দর্পকোইনজ  
ইত্যমরঃ । ছ'হ শুণে ইত্যাদি—শ্রীরাধা ও শ্রীকৃষ্ণ, পরম্পর  
পরম্পরের শুণে আকৃষ্ট হইয়া সতত ঝুরেন—মনুজলে ভাসিতে  
থাকেন । ৪৬ ।

\* পাঠান্তর—নটবর-শিরোমণি, নটনীর শেখরিণী ।

অভরণ মণিমুক্ত,  
 প্রতি অঙ্গে অভিনয়,  
 ( তচু পায় ) কাহে দীন নরোত্তম দাস ।  
 নিশি দিন শুণ পাঠ,  
 পরম আনন্দ পাঠ,  
 মনে মোর এই অভিলাখ ॥৪৭॥  
 রাগের উজ্জ্বল পথ,  
 কহি এবে অভিষত,  
 লোক-বেদ সার এই বাণী ।

কৃতিতে সাক্ষাত্কার সাড় করিয়া শ্রীরাধামাধুরের মাদুর্যা  
 বর্ণন করিতেছেন । পরম্পরের অন্তরের ভাবে ( শ্রেষ্ঠ ) পরম্পর  
 শুক থাকার অর্ণকাটিধারিণী শ্রীরাধা ও নীলকাণ্ঠিদ্বারী শ্রীকৃষ্ণকে  
 অজ্ঞ পুলকাদি সাধিক ভাবকূপ কৃষ্ণ সুরস শোভিত করিয়াছেন ।  
 নীলকাণ্ঠিদ্বারী শ্রীকৃষ্ণের শ্রেষ্ঠ বিজ্ঞোরা শ্রীরাধা, শ্রীকৃষ্ণ অঙ্গ-  
 কাণ্ঠকে নিজ অঙ্গ তৃষ্ণ করিবার অভিপ্রায়ে নীলদসন পরিধান  
 করিয়াছেন । শ্রীকৃষ্ণ আবার ? হেমকাণ্ঠিধারিণী শ্রীরাধিকার  
 শ্রেষ্ঠ বিজ্ঞোর ৩টাই তদীয় অঙ্গকাণ্ঠকে শৌধ অঙ্গকূপ করিবার  
 অভিপ্রায়ে পীতবসন পরিধান করিয়াছেন ॥ ৪৬-৪৭ ।

### রাগানুগাভজ্জি বীতি ।

শ্রীল ঠাকুর মহাশয় একশে রাগানুগামার্গের উজ্জ্বলবীতি  
 বলিতেছেন । অভিমত শান্তসন্তত । লোকবেদ-সার—লোক—  
 রাগবাণীয় জনসকল, বেদ—গোপালতাপনী শ্রদ্ধি প্রেরণ,  
 বেদানুভাবকূপ শ্রীবন্ধুগবত ও তদনুগত শান্তসমূহ—ইহারা

সর্থীর অনুগা ৪৬ঞ্চা,  
 ব্রজে সিদ্ধ দেহ পাঞ্চা,  
 এই ভাবে জুড়াবে পরাণী ॥৪৮॥

লোকবেদ-সার এই বাণী—ইয়ঃ বাণী লোকবেদস্তোঃ  
 সারকূপঃ ॥ ৪৮ ॥

রাগানুগা উজ্জ্বলবীতি বিষয়ে যাত্তা বলেন, শ্রীল ঠাকুর মহাশয়ের  
 বাক্য তাতারই সার নিষ্ঠ, স্বক্ষেপ কল্পিত নহে ।

রাগানুগা উজ্জ্বলবীতি জানিবার পূর্বে আবাসের জানা  
 আবশ্যক—“রাগানুগাভজ্জি কাতাকে কাতে ।” এই রাগানুগাভজ্জি  
 জানিতে চাইলে, রাগ-সংক্ষণ সর্বাঙ্গে জানা প্রয়োজন । যখ—

উচ্চ স্বারসিকী রাগঃ পরমাবিষ্টা ভবেৎ ।

তন্মুখী যা ভবেন্তুক্তিঃ সাত্র রাগানুকোদিত ।

—ভঃ বঃ সিঃ ।

নিজাতীষ্ঠৈ স্বভাবিকী প্রেমবয়ী প্রগাঢ় তৃষ্ণার নাম রাগ  
 —উচ্চাট রাগের স্বরকূপ ( ইষ্টে গাঢ় তৃষ্ণা স্বরণসন্ধণ—শ্রীচৈঃ চঃ )।  
 চন্দ্ররাদি উদ্ভিদগুণ, কৃপাদি গ্রাহ বিষয়ের প্রতি যেমন স্বভাবতই  
 ( আপনা হইতেই ) অনুরক্ত—তাহাতে যেমন কাহারও প্রেরণার  
 অপক্ষা নাই, সেই প্রকার নিজাভিলিষ্যত শ্রীভগবৎ-স্বরূপে প্রেম-  
 যবী প্রগাঢ় তৃষ্ণার নাম রাগ, এই তৃষ্ণাটী ভজের স্বভাবিকী—  
 কাহারও প্রেরণাহেতুক নহে । জল জমাট বাঁধিবা গাঢ় ( বরক )

হইলে তাহাতে যেমন তৃণাদি প্রবেশ করিতে পারে না, সেইরূপ যে প্রেমময়ী তৃষ্ণা প্রগাঢ়, তাহাতে স্বস্ত্বানুসন্ধানের লেখমাত্রও নাই—একমাত্র কৃষ্ণমুখার্থে নিখিল চেষ্টা।

এই স্বাভাবিকী প্রেমময়ী প্রগাঢ় তৃষ্ণার অসাধারণ কার্য্য— নিজাভৌষ্ঠে প্ররম আবিষ্টতা। (ইষ্টে আবিষ্টতা—তটস্থ লক্ষণ কথন—শ্রীচৈঃ চঃ)। প্রগাঢ় তৃষ্ণাতুর বাস্তির যেমন একমাত্র জলেই আবেশ, জল ভিন্ন বস্তুর অনুসন্ধান লইতে যেমন তাহার মন অসমর্থ, সেই ক্রোক নিজাভৌষ্ঠে যাহার রাগ অর্থাৎ স্বাভাবিকী প্রেমময়ী প্রগাঢ় তৃষ্ণা, নিজাভৌষ্ঠ ব্যতীত অন্য বস্তুর অনুসন্ধান লইতে তাহার মন অসমর্থ, একমাত্র নিজাভৌষ্ঠেই তাহার আবেশ। যে ভক্তি রাগময়ী অর্থাৎ পূর্বোক্ত রাগই যে ভক্তির প্রবর্তক, তাহার নাম রাগাঞ্চিকা ভক্তি। রাগাঞ্চিকাভক্তি একমাত্র ব্রজ-বাসীজনাদিতেই বিরাজমান। এই রাগাঞ্চিকাভক্তিনিষ্ঠ ব্রজ-বাসীজনের ভাববিশেষে অর্থাৎ তাহাদের সেই ভক্তিপরিপাটীতে লোভযুক্ত হইয়া নিজাভিলবিত ব্রজবাসীজন বিশেষের ও তাহাদের রাগাঞ্চিকাভক্তি-পরিপাটীর অনুসরণ পূর্বক, যাহারা শ্রবণ-কীর্তনাদি ভক্তিঅঙ্গের অনুষ্ঠান করেন, তাহাদের অনুষ্ঠিত ভক্তির নাম রাগানুগাভক্তি—এই রাগানুগাভক্তির অনুষ্ঠান করিতে করিতে এই ব্রজবাসীজন হইতে সাধক হনয়ে রাগের আবর্তা হইয়া থাকে।

শ্রীরাধিকার সংবী যত, তাহা বা কহিব কত,  
মুখ্য সংবী করিবে গণন।

এজন্ত শ্রীল ঠাকুর মহাশয় বিলিতেছেন,—সংবীর অনুগ্রহ ইত্যাদি। এই উজ্জ্বলাসীজ্জবগণের মধ্যে সংবীভাবে চিত্ত লুক হইলে কোন সংবীবিশেষের অনুগ্রহ হইয়া মানে নিজ সিদ্ধদেহ ভাবনা করতঃ সতত ত্রজে শ্রীরাধাকৃষ্ণের সেনায় (মানসে) নিযুক্ত থাকিবে এবং তাহারই পরিপাককলাপে বাহ্যাদ্বারা শ্রবণকীর্তন ও শ্রীবিগ্রহ সেবাদি করিবে। এইরূপে ভজন করিতে পরিপাকাবস্থার প্রেমাবিভাবের পর যথাস্থিত দেহ ভঙ্গ হইলে সাধক ত্রজে এই সিদ্ধদেহ সাক্ষাৎ লাভ করতঃ শ্রীরাধাগোবিন্দের প্রেমসেবার বিভোর হইয়া চিরপিপাসিত প্রাণ জুড়াইয়া থাকেন। ৪৮।

### শ্রীরাধিকা ও সংবীগণের তত্ত্ব।

নির্বিশেষ ব্রজ যাহার অঙ্গকাণ্ডি, পরমাত্মা যাহার বৈভবাংশ, পরব্যোমাধিপতি নারায়ণ যাহার বিলাসবৃত্তি, সেই সচিদানন্দ-বিগ্রহ স্বরং ভগবান् শ্রীকৃষ্ণের অনন্ত শক্তিগণ-মধ্যে তিনি শক্তি প্রধান—অনুরঙ্গা-চিছক্তি, তটস্থা জীবশক্তি ও বহিরঙ্গ ধারা-শক্তি। তথ্যে অনুরঙ্গা-চিছক্তি সর্বশ্রেষ্ঠ, ইহার অপর নাম স্বরূপ শক্তি। এই স্বরূপ-শক্তি—হ্লাদিনী, সক্রিনী ও সন্ধি—এই ত্রিবিধুরূপে অভিব্যক্ত। ইহার মধ্যে আবার হ্লাদিনী শক্তি—রই সমধিক উৎকর্ষ। শ্রীকৃষ্ণ অখণ্ড পরমানন্দ স্বরূপ হইয়াও

ଲଲିତା ବିଶ୍ଵାଖା ତଥା,

ଶୁଚିତ୍ରା ଚମ୍ପକଳତା,

ବଜ୍ରଦେବୀ ସୁଦେବୀ କଥନ । ୪୯ ।

এই ହ୍ଲାଦିନୀଶକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ସ୍ଵରପାନନ୍ଦ ବିଶେଷ ସ୍ଵର୍ଗ ଉପଭୋଗ କରେନ  
ଏବଂ ଭକ୍ତଗଣକେ ଉପଭୋଗ କରାନ । ଏହି ହ୍ଲାଦିନୀ ଶକ୍ତି ଦ୍ଵିବିଧ-  
ରୂପେ ଆକୃକ୍ଷକେ ଆନନ୍ଦ ଉପଭୋଗ କରାନ ; ଏକ ସ୍ଵରୂପେ ଅମୂର୍ତ୍ତା-  
ବନ୍ଧାର ଶକ୍ତିରୂପେ ଆର ବାହିରେ ମେହି ଶକ୍ତିର ଅଧିଷ୍ଠାତ୍ରୀଦେବୀ ବା  
ମୃତ୍ତିମତୀ ଅବସ୍ଥାଯ ବୃଦ୍ଧଭାଙ୍ଗ-ରାଜନନ୍ଦିନୀ ଶ୍ରୀରାଧିକାରୂପେ । କେବଳମାତ୍ର  
ଶକ୍ତିରୂପେ ଲୌଲାର ଅମିନ୍ଦି ହେତୁ, ଏହି ହ୍ଲାଦିନୀଶକ୍ତି କ୍ରମୋକ୍ରମୀ  
ପ୍ରାଣ ହିଁଯା ରତ୍ନ, ପ୍ରେମ, ମେହ, ମାନ, ପ୍ରଣାମ, ରାଗ, ଅଞ୍ଚଲାଗ, ଭାବ  
ବା ମହାଭାବ ରୂପେ ପରିଣତ । ଏହି ମହାଭାବଟ ଶ୍ରୀରାଧିକାର ଅନ୍ତର,  
ଅର୍ଥାଏ ମହାଭାବର ମୂଳ-ଆଶ୍ରମକମ୍ପା ଶ୍ରୀରାଧିକାର ଅଙ୍ଗ ପ୍ରତ୍ୟାଦି ସର  
ମହାଭାବାଖ୍ୟ ପ୍ରାତିରୋଧେ ବିଭାବିତ । ଯଥ—

ହ୍ଲାଦିନୀର ସାର ପ୍ରେମ, ପ୍ରେମ ସାର ଭାବ ।

ଭାବେର ପରମାକାର୍ତ୍ତା ନାମ ମହାଭାବ ।

ମହାଭାବ-ସ୍ଵରପା ଶ୍ରୀରାଧିଠାକୁରାଣୀ ।

ସର୍ବଦ୍ୱାରା କୁର୍ମକାନ୍ତା ଶିରୋମଣି ।

କୁର୍ମଶ୍ରେଷ୍ଠ ଭାବିତ ଯାର ଚିତ୍ରେନ୍ଦ୍ରିୟ-କାନ୍ତା ।

କୁର୍ମଶ୍ରେଷ୍ଠ ନିଜ ଶକ୍ତି ରାଧା ଲୌଲାର ମହାଯ ।—ଆଇଚେଃ ଚଃ ।

ମହାଭାବଦ୍ୱାରା ଶ୍ରୀରାଧିକା, ରମିକେନ୍ଦ୍ରିୟ-ମୌଳି ଶ୍ରୀକୃକ୍ଷକେ  
ଅଶେଷ ବିଶେଷ ପ୍ରୋତ୍ସମ ଆସାନନ୍ଦ କରାଇବାର ନିମିତ୍ତ ବିବିଧ ରମ-

ତୁଳ୍ବବିଷ୍ଟୀ ଉନ୍ନାରେଥା,

ଏବେ କହି ନର୍ତ୍ତ-ସର୍ବିଗଣ ।

ଏହି ଅଷ୍ଟ ସର୍ବ ଲେଖା,

ସମ୍ଭାବ ସ୍ଵର୍ଗ ଏକାଧାରେ ଧାରଣ କରିତେହେନ : ଆବାର ଆକାର ଶଭା-  
ବାଦିତେଦେ ପୃଥିକ ପୃଥିକ ରୂପେ ରମ ସମୁହ ଆସାନନ୍ଦ କରାଇବାର ନିମିତ୍ତ  
ଶ୍ଵୀର କାର୍ଯ୍ୟବ୍ୟାହରକମ୍ପା ଅନ୍ତର ବଜ୍ରଦେବୀରୂପେ ପ୍ରକଟିତ ଆଛେନ ।  
ଶ୍ଵୀର କାର୍ଯ୍ୟବ୍ୟାହରକମ୍ପା ଅନ୍ତର ବଜ୍ରଦେବୀରୂପେ ଅନ୍ତର ନିମିତ୍ତ ଶ୍ରୀରାଧିକା  
(କାନ୍ତାଗଣେର ) ମୂଳ ଆଶ୍ରମ ବା ଅଂଶିନୀ ଶ୍ରୀରାଧିକା ହଟାଇତ ଚନ୍ଦ୍ର-  
ବଲୀ ଓ ଲଲିତାଦୀ ବଜ୍ରଦେବୀଗଣେର ବିଜ୍ଞାର । ଶ୍ରୀରାଧିକା ମହାଭାବାଖ୍ୟ  
ବଲୀ ଓ ଲଲିତାଦୀ ବଜ୍ରଦେବୀଗଣ ମେହ ମାଗରେର ଏକ  
ଶ୍ରେମରମେର ସ୍ନାଗର ମଦ୍ଦୀ, ଆର ବଜ୍ରଦେବୀଗଣ ମେହ ମାଗରେର ଏକ  
ଏକଟା ତରଙ୍ଗ ବା ଅଂଶକମ୍ପା । ଏହି ବଜ୍ରଦେବୀଗଣ ପ୍ରଧାନତଃ ଚାରିଭାଗେ  
ବିଭିନ୍ନ ; ଯଥ—ବିପକ୍ଷ, ତୁଟ୍ଟପକ୍ଷ, ସୁହୃଦପକ୍ଷ, ଓ ସୁପକ୍ଷ ।  
କୁର୍ମଶ୍ରେଷ୍ଠ ; ଯଥ—ବିପକ୍ଷ—ଚନ୍ଦ୍ରବଲୀ ; ତୁଟ୍ଟପକ୍ଷ ( ବିପକ୍ଷର ସୁହୃଦ-  
ଶ୍ରୀରାଧିକାର ବିପକ୍ଷ—ଚନ୍ଦ୍ରବଲୀ )—ଭଜା ; ସୁହୃଦପକ୍ଷ—ସୁଧେଶ୍ଵରୀ ଶ୍ରାମଳୀ ; ସୁପକ୍ଷ—ଲଲିତା  
ବିଶ୍ଵାଦୀ ସର୍ବିବୁନ୍ଦ ।

.. ସର୍ବ, ନିତ୍ୟସର୍ବ, ପ୍ରାଣସର୍ବ, ପ୍ରିସର୍ବ ଓ ପରମପ୍ରେଷ୍ଟସର୍ବିଭେଦେ  
ସର୍ବ ପକ୍ଷବିଧ । ଇହାମେର ମଧ୍ୟେ କେହ ସମସ୍ତେହୀ, କେହ ବିଷମସ୍ତେହୀ  
କୁର୍ମଶ୍ରେଷ୍ଠ, ବିଜ୍ଞା, କୁନ୍ଦଲତା, ଧର୍ମିତା ପ୍ରଭୃତି ସର୍ବ; ଇହାରା ଶ୍ରୀକୃକେର  
କୁର୍ମଶ୍ରେଷ୍ଠ, ବିଜ୍ଞା, କୁନ୍ଦଲତା, ଧର୍ମିତା ପ୍ରଭୃତି ମିତାସର୍ବି;  
ପ୍ରତି ଅଧିକ ସ୍ନେହବତୀ । କନ୍ତ୍ରୀ ମଣିମଞ୍ଜରୀ ପ୍ରଭୃତି ମିତାସର୍ବି;  
ଇହାରା ଶ୍ରୀରାଧିକାରେ ଅଧିକ ସ୍ନେହବତୀ । ଏକଟ ଇହାମିଗକେ ବିଷମ-  
ଇହାରା ଶ୍ରୀରାଧିକାରେ ଅଧିକ ସ୍ନେହବତୀ ।

ইহা সত্তা সহচরী,

প্রেমসেবা করে অচুক্ষণ । ৫০ ।

স্নেহী বলা হয়। শশিমুখী বাসন্তী, লাসিকা প্রভৃতি প্রাণসূৰ্যী। কুরঙ্গাক্ষী, শুমধ্যা, মদনালসা প্রভৃতি প্রিয়সূৰ্যী। ললিতা, বিশাখা প্রভৃতি আট জন পরমপ্রেষ্ঠসূৰ্যী; এই অষ্টসূৰ্যী যদিও সমস্তেহা ( শ্রীকৃষ্ণ ও শ্রীরাধিকার প্রতি তুল্য স্নেহবতী ), তথাপি সমস্তেহে সমস্তে শ্রীরাধিকারে ইহাদের অধিক স্নেহ দৃষ্ট হয়।

### সংক্ষিপ্ত স্নেহী বলা হয়।

১। ললিতা—( শ্রীগৌরলীলায় স্বরূপ দামোদর ) অপর নাম অশুরাধা, গোরোচনা-বর্ণী, শিখিপুচ্ছ বসনা, শারদী মাতা, বিশোক পিতা, ভৈরব পতিশ্চন্ত ( ১ ), বামপ্রথর স্বত্ত্বা, শ্রীরাধিকার সাতাইশ দিনের বড়, কর্পুর-তাঙ্গুল-সেবা, অষ্টদল-কমলাকৃতি ঘোগপীঠের ( ২ ) উত্তর দলে উড়ির্বর্ণ ললিতানন্দনকুঞ্জ ।

পতিশ্চন্ত—তত্ত্বতঃ পতি নহে, অথচ ঘোগমাখাকলিত ভ্রমে নিপতিত হইয়া নিজেকে পতি বলিয়া মনে করে। এ সম্বন্ধে বিস্তৃত সিদ্ধান্ত “নূপুর মুরলী ধ্বনি” এই ত্রিপদী-ব্যাখ্যায় লিখিত “অজপরকীয়া তত্ত্বে” দেখুন।

প্রিয়প্রেষ্ঠ নাম ধরি,

সংক্ষিপ্ত স্নেহী

[ ৫১ ]

না করিও দৃষ্ট লেহী,

কহি মাত্র অধিক স্নেহাগণ ।

ইহার যুথে—রত্নপ্রভা, রত্নিকলা, শুভজ্বা, ভদ্ররেখিকা, শুমুখী, ধনিষ্ঠী, কলহংসীং, কলাপিনী ।

২। বিশাখা—( শ্রীগৌরলীলায় রাম রামানন্দ ) বিশ্বা-বর্ণী, তারাবলী বসনা, জটিলার ভগী-কন্তা দক্ষিণ মাতা, পাবন পিতা, বাহিক পতিশ্চন্ত, অধিক মধ্য স্বত্ত্বা, শ্রীরাধিকার জন্ম-স্থানে জন্ম, বন্তালক্ষ্মার সেবা, ঐশ্বান্ত-দলে মেষবর্ণ বিশাখানন্দন-কুঞ্জ । ইহার যুথে—মাধবী, মালতী, চন্দ্রলেখা, কুঞ্জরী, হরিলী, চপলা, শুরভি, শুভাননা ।

৩। চিত্রা—( শ্রীগৌরলীলায় গোবিন্দানন্দ ) কাশ্মীরগৌর বর্ণী, কাচতুলা বসনা, চর্বিকা মাতা, বৃত্তভাস্তুরাজার পিতৃব্য পুত্র চতুর পিতা, পিঠির পতিশ্চন্ত, অধিকমৃদ্বী-স্বত্ত্বা, শ্রীরাধিকার ছাবিশ দিনের ছোট, লবঙ্গমালা সেবা, পূর্বদলে বিচিত্র বর্ণ চিত্রানন্দন পদ্মকিঞ্জক কুঞ্জ । ইহার যুথে—রসালিকা, তিলকিনী, শৌরসেনী, শুগঙ্কিকা, রমিলা কামনগরী, নাগরী, নাগবেলিকা ।

৪। ইন্দুরেখা—( শ্রীগৌরলীলায় বন্ম রামানন্দ ) হরিতালবর্ণী, দাঢ়িশপুল্প বসনা, বেলা মাতা, সাগর পিতা, দুর্বল পতিশ্চন্ত, বামপ্রথর স্বত্ত্বা, শ্রীরাধাৰ তিনদিনের ছোট, মধুপান সেবা, আশ্রেয় দলে স্বর্ণবর্ণ ইন্দুরেখামুখদ পূর্ণেন্দু কুঞ্জ । ইহার

নিরস্তুর থাকে সঙ্গে,

কৃষ্ণকথা লীলা গঙ্গে,

বর্ষ সঞ্জী এই সব জন ॥ ৫১ ।

যুথে—তুঙ্গভদ্রী, রমোজুজী, রঞ্জবাটী, শুমঙ্গলী, চিরলখা, বিচি-  
আঙ্গী, মোদনী, মদনালসী ।

৫। চম্পকলতা—(শ্রীগৌরলীলায় সেন শিবানন্দ) চম্পক  
কুসুমবর্ণী, চাসপক্ষ বসনা, বাটিকা মাতা, আরাম পিতা, চণ্ডক  
পতিশ্রুত, বামমধ্য স্বত্ত্বাবা, শ্রীরাধার একদিনের ছোট, রঞ্জবালাদি  
দান ও চামর ব্যৱহাৰ সেবা, দক্ষিণ দলে তপ্তজ্বন্দ বর্ণ চম্পক  
লতানন্দন কামলতা কুঞ্জ । ইহার যুথে—কুরঙ্গাঙ্গী, শুচিৰিতা,  
মণ্ডী, মণিকুণ্ডলা, চন্দ্ৰিকা, কন্দুকাঙ্গী, শুমন্দিৰা ।

৬। রঞ্জদেবী—(শ্রীগৌরলীলায় গোবিন্দ ঘোষ) পদ্ম-  
কিঞ্চনবর্ণী, জ্বাকুসুম বন্দী, করুণা মাতা, রঞ্জসাৰ পিতা, বক্রেক্ষণ  
পতিশ্রুত, বামমধ্য স্বত্ত্বাবা, শ্রীরাধার সাত দিনের ছোট, চন্দন  
সেবা, বৈৰ্য্যত দলে শ্যামবর্ণ রঞ্জদেবী শুধুকুঞ্জ । ইহার যুথে—  
কলকঠী, শশিকলা, কমলা, মধুৰা, টলীৱা, কন্দৰ্প শুলুৱী, কাম-  
লতিকা, প্ৰেমমঞ্জী ।

৭। তুঙ্গবিদ্যা—(শ্রীগৌরলীলায় বক্রেক্ষণ পশ্চিম) কর্ণু-  
লেন মিশ্রিত কুসুম বর্ণী, পাতুৰ বন্দী, মেধা মাতা, পৌষ্টিৰ পিতা,  
বালিশ পতিশ্রুত, দক্ষিণ প্রথৰ স্বত্ত্বাবা, শ্রীরাধার পাঁচ দিনের বড়,  
বৃত্তাঙ্গী সেবা, পশ্চিমদলে অক্ষণবর্ণ তুঙ্গবিদ্যানন্দন কুঞ্জ ।

শ্রীকৃপ মঞ্জুৰী সার,

অনঙ্গমঞ্জুৰী মঞ্জুলালী ।

শ্রীরাম মঞ্জুৰী আৰ,

ইহার যুথে—মঞ্জুমেধা, শুমধুৰা, শুমধ্যা, মধুরেক্ষণা, তন্তুমধ্যা,  
মধুশুন্দা, গুণচূড়া, বৰাঙ্গনা ।

৮। শুদেবী—(শ্রীগৌরলীলায় বাসুদেব ঘোষ) রঞ্জদেবীৰ  
যথজ ভগী, বর্ণবন্দুদ্বাৰা রঞ্জদেবীৰৎ, বক্রেক্ষণেৰ কনিষ্ঠ ভাতা  
পতিশ্রুত, বামপ্রথৰ স্বত্ত্বাবা, জলসেবা, বাসুবীৱৰ দলে হৰিতবর্ণ  
শুদেবীশুখদ কুঞ্জ । ইহার যুথে—কাবৈৰী, চাৰুকবৱা, শুকেশী,  
মঞ্জুকেশী, হাৱাহীৱা, মহাহীৱা, হাৱকঠী মনোহৱা ॥ ৪৯-৫১ ।

মঞ্জুরীগণের বর্ণ-বন্দুদ্বাৰা ।

১। রূপমঞ্জুৰী—গোৱোচনা বর্ণী, শিখিপুষ্ট বসনা, স্বৰ্ণ-  
বর্ণ তাম্বল বীটিকা সেবা, ললিতা কুঞ্জেৰ উত্তৱে রূপোলাস কুঞ্জ,  
(শ্রীগৌরলীলায় রূপ গোৱামী ) ।

২। মঞ্জুলালী মঞ্জুৰী—তপ্ত কাঞ্চনবর্ণী, কিংশুক বসনা,  
বন্দুসেবা, বিশাখা কুঞ্জেৰ উত্তৱে লীলানন্দন কুঞ্জ, (শ্রীগৌরলীলায়  
লোকনাথ গোৱামী ), অপৱ নাম লীলা মঞ্জী ।

৩। রসমঞ্জুৰী—চম্পকবর্ণী, হংসপক্ষ বন্দী, তিতিসেবা,  
চিাকুঞ্জেৰ পশ্চিমে রসানন্দন কুঞ্জ, (শ্রীগৌরলীলায় রঘুনাথ  
কুঞ্জ গোৱামী ) ।

শ্রীসমঞ্জরী সঙ্গে;  
কন্তু-রিকা-আদি রঙে,  
প্রেমসেবা করে কৃতৃহলী ॥ ৫২ ॥

৪। **রত্নমঞ্জরী**—অপর নাম তুলসী মঞ্জরী, কেহ কেহ  
ভানুমতী মঞ্জরীও বলেন,—বিহ্যাদৰ্ণী, তারাবলি বন্ধা, চরণ সেবা,  
ইন্দুরেখা কৃষ্ণের দক্ষিণে রত্নমুক্ত কৃষ্ণ, ( শ্রীগৌরলীলায় রঘুনাথ  
দাস গোষ্ঠামী ) ।

৫। **গুণমঞ্জরী**—বিহ্যাদৰ্ণী, জবাকুমুক্ত-বসন্তা, জল সেবা,  
চম্পকলতা কৃষ্ণের ঈশানে গুণানন্দন কৃষ্ণ, ( শ্রীগৌরলীলায়  
গোপাল ভট্ট গোষ্ঠামী ) ।

৬। **বিলাসমঞ্জরী**—স্বর্ণকেতকীবর্ণী, চক্রীক বন্ধা,  
রাগজ অঞ্জন সেবা, রঞ্জনেবী কৃষ্ণের পশ্চিমে বিলাসানন্দন কৃষ্ণ,  
( শ্রীশ্রীগৌরলীলায় শ্রীজীব গোষ্ঠামী ) ।

৭। **লবঙ্গমঞ্জরী**—নামারস্তর রতি মঞ্জরী, উদীয়মান  
বিহ্যাদৰ্ণী তারাবলিবন্ধা, লবঙ্গমালা সেবা, তুঙ্গবিত্তা কৃষ্ণের পূর্বে  
লবঙ্গমুখদ কৃষ্ণ, ( শ্রীগৌরলীলায় সনাতন গোষ্ঠামী ) ।

৮। **কন্তুরীমঞ্জরী**—শুক্রস্বর্ণবর্ণী, কাচতুল্যবসন্তা, চন্দন  
সেবা, শুদ্ধেবী কৃষ্ণের উত্তরে কন্তুর্ধ্যানন্দন কৃষ্ণ, ( শ্রীগৌরলীলায়  
কৃষ্ণদাস কবিরাজ গোষ্ঠামী ) ॥ ৫২ ॥

এ-সভার অনুগা হৈঞ্জা, প্রেমসেবা নির চাঞ্জা,  
ইঙ্গিতে বুঝিব সব কাজে ।  
কৃপে গুণে ডগমগি, সদা হব অনুরাগী,  
বসতি করিব সথী মাঝে ॥ ৫৩ ॥

বৃন্দাবনে দুইজন, চারিদিকে সথীগণ,  
সময়ের সেবারস স্মৃথে ।

সথীর ইঙ্গিত হবে, চামর তুলাব তবে,  
তান্ত্র্য যোগাব চান্দমুখে ॥ ৫৪ ॥

### রাগানুগীয় সাধকের সাধ্য ও সাধন ।

একমাত্র প্রেমদ্বারা ক্রিয়ামাণ শ্রীরাধাগোবিন্দের সাক্ষাৎ  
সেবার নাম প্রেম সেবা, ইহাই সাধ্যবন্ধ । যুগল কিশোরের এই  
প্রেমসেবায় কেবল সক্ষী মঞ্জরীগণেরও অধিকার ; ইহাদের অনু-  
গতা কিছি হইয়া ইহাদের নিকট শ্রীরাধা-মাধবের প্রেমসেবা  
প্রার্থনা করিব এবং ইহাদের আদেশ ক্রমে সেনায় নিষ্পত্ত হইব ।  
যুগলের কৃপগুণে ডগমগি—বিভোর হইয়া সর্বদা অনুরাগী হইব  
অর্থাৎ প্রতিক্ষণে নবনবায়মানকৃপে বিকাশমান যুগলের মাধুর্য  
আশাদন করিব ॥ ৫৩ ॥

“শ্রীবৃন্দাবনে সমঝোচিত ষোগশীঠে শ্রীরাধামাধব যুগল  
মিলিত আছেন, সথীগণ চারিদিকে নিজ নিজ স্থলে অবস্থিত  
হইয়া সমঝোচিত সেবা ও তজ্জনিত আনন্দ আশাদন করিতে-

যুগল চরণ সেবি,  
নিরস্তর এই ভাবি,  
অমুরাগে থাকিব সদায় ।  
সাধনে ভাবিব যাহা,  
সিদ্ধদেহে পাব তাহা,  
রাগ পথের এই সে উপায় ॥৫৩॥  
সাধনে যে ধন চাই  
সিদ্ধদেহে তাহা পাই,  
পকাপক মাত্র সে বিচার ।

ছেন। এমতাবস্থায় তাহারা আমাকে ইঙ্গিত (নয়নভঙ্গ্যাদি দ্বারা যুগলের সেবায় নিরোগ) করিবেন, তখন আমি সময়োচিত সেবাবসর বুঝিয়া কিশোর-যুগলকে চামর দ্বারা বাতাস করিব, কখনও চাঁদমুখে তাঙ্গুল অর্পণ করিব এবং কখনও বা যুগলের পাদস্থাহন করিব। সাধক সর্বদা শ্রীরাধারাণীর কিন্তুরীভাবে এই সকল সেবা ভাবনা করিবেন এবং ইহা লাভের নিমিত্ত সতত অমুরাণী (লোভযুক্ত) থাকিবেন ॥ ৫৪ ॥

সাধনে ভাবিব যাহা—সাধক, অনুশিষ্টিত সাক্ষাৎ সেবোপযোগী সিদ্ধদেহ সতত চিন্তা করিয়া সেই সেহে শ্রীকৃপমঞ্জী প্রভৃতির অমুগতভাবে শ্রীরাধামাধবের পূর্বোক্তকৃপ প্রেমসেবার মানসে রত থাকিবেন। সাধকদেহ ডঙ্গের পর ঐ সিদ্ধদেহ সাক্ষাৎ প্রাণ হইয়া শ্রীকৃপমঞ্জী প্রভৃতির সঙ্গনীয়কৃপে লীলার প্রবেশ হইবে এবং তখন সেই অনুশিষ্টিত “প্রেমসেবা” সাক্ষাৎকৃপে লাভ হইবেন ॥ ৫৫ ॥

পাকিলে সে প্রেমভক্তি,  
অপকে সাধন রীতি'  
ভক্তি-লক্ষণ তত্ত্বসার ॥ ৫৬ ॥  
অরোক্ত দাসে কহে,  
এই ষেন মোর হরে,  
অজপুরে অমুরাগ বাসে ।  
সৰীগণ-গগনাতে  
আমারে গণিবে তাতে  
তবহু পূরিব অভিলাষে ॥ ৫৭ ॥

সাধনে যে ধন চাই—সাধনাবস্থায় সে সকল সেবা পরিপূর্ণ চিন্তা করা ষাটবে, সিদ্ধাবস্থায় তাহাই লাভ হইবেন—(যথাক্রতুরশ্মিলোকে পুরুষে ভবতি তথেতৎ প্রেত্য ভবতীতি ক্ষতিঃ। ক্রতুরত্র সঞ্চল ইতি ভাষ্টুকারঃ—শ্রীতিসন্দর্ভঃ); তবে সাধকের অবস্থাগত অপকৃতি ও পকৃতি অংশে ভেদমাত্র,—স্বরূপজ্ঞত্বক্ষিতে কোন ভেদ নাই; যেহেতু সাধনভক্তি ও প্রেমভক্তি উভয়টি স্বরূপশক্তি-বৃত্তিকূপ। পকাবস্থায় (গ্রেমোৎকৰ্ষ লাভের পর) অর্থাৎ সাধকদেহ ভঙ্গানন্তর সাক্ষাৎকৃপে প্রাণ সিদ্ধদেহে ক্রিয়মাণ সাক্ষাৎ সেবার নাম—প্রেমভক্তি বা প্রেমসেবা সিদ্ধরীতি। আর সাধকদেহ ডঙ্গের পূর্বপর্যন্ত অনুশিষ্টিত সিদ্ধদেহে ভাবনা দ্বারা ক্রিয়মাণ সেবা বা প্রেমসেবা পরিপাটী অমুকরণের নাম—সাধনভক্তি বা প্রেমসেবা সাধনরীতি; ইহা দ্বারাই সাক্ষাৎ সেবা বা প্রেমভক্তি লাভ হইয়া থাকেন ॥ ৫৬-৫৭ ॥

শ্রীরামপ্রমত্তি-চন্দ্রকা

সংবীনাঃ সঙ্গনীরপামাঞ্চানং বাসনামযৌনং ।

আজ্ঞাসেনা-পরাঃ তত্ত্বকুপালকার-ভূষিতাঃ । ১৮।

কৃষ্ণ শ্বরন্ম জনকাঙ্গ প্রেষ্ঠঃ নিজসমীহিতঃ ।

তত্ত্বকথারতশ্চামো কৃষ্ণাদ্বামঃ অজে সদা । ১৯।

সংবীনাঃ শ্রীলিতা-শ্রীরূপমঞ্জুলীনাঃ সঙ্গনীরপামাঞ্চানং ধ্যায়েন্দিতিশেষঃ । কিন্তুতাম্ আজ্ঞাসেবাপরাম্ আজ্ঞয়া  
তাসামসুমতা সেবাপরাঃ শ্রীরাধামাধবয়োরিতিশেষঃ । পুনঃ  
কিন্তুতাঃ তত্ত্বকুপালকারভূষিতাঃ শুশ্রাবিষ্ট-শ্রীকৃষ্ণমোহরকুপেণ  
শ্রীরাধিকা নিশ্চাল্যালক্ষারেণ ভূষিতাঃ ; নিশ্চাল্য-মাল্যবসনা-  
ভরণাঙ্গ দাঙ্গ ইত্যাক্তেঃ । পুনঃ কিন্তু তাঃ বাসনামযৌঃ চিন্তামযৌম  
ইক্ষেত চিন্তামনমেতমীৰুৱমিত্যাদিবৎ । ১৮।

কৃষ্ণঃ শ্বরঞ্জিতি । শ্বরণস্ত্রাত্র রাগানুগান্তাঃ মুখ্যাদঃ রাগস্ত  
মনোধর্মাঙ্গ । প্রেষ্ঠঃ নিজভাবোচিত-লীলাবিলাসিনঃ কৃষ্ণঃ  
বৃন্দাবনাধীনৰম । অস্ত কৃষ্ণস্তু জনক কৌদৃশঃ নিজসমীহিতঃ

প্রেমসেবা লিপ্ত সাধক সিক্ষদেহাভিমানে সতত ভাবনা  
করিবেন,—“আমি শ্রীলিতা-বিশাখা ও শ্রীরূপমঞ্জুলী আদির  
সঙ্গনীরপা, তাহাদের আজ্ঞাক্রমে শ্রীরাধামাধবের সেবাপরা  
কিছুরী, সর্বমনোধাৰী শ্রীকৃষ্ণেরও ঘাহাতে মন হৃষে হৃষ, ঈদৃশ  
শ্রীরাধিকার প্রসাদী অলঙ্কারাদি দ্বারা বিভূষিত । এবং শ্রীরাধ-  
মাধবের প্রেমসেবা সঞ্চল দ্বারা আমার সর্বাবস্থাৰ বিভাবিত” । ১৮

রাগানুগীয় সাধকের সাধ্য ও সাধন

বৃগুলচূরণ-শ্রীতি,

প্রবন্ধ আনন্দ তথি,

রতি শ্রেষ্ঠ-মূর প্রবন্ধে ।

কৃকুনাম বাসনাম,

উপাসনা রসধাম,

চরণে পড়িয়া প্রবান্নে । ৬০ ।

শ্রাভিলবণীয়ঃ শ্রীবন্ধবনেন্দ্ৰী ললিতাবিশাখারূপমঞ্জুল্যাদিকঃ কৃষ্ণ-  
স্তুপি নিজসমীহিতবেহপি তজ্জনস্তু উজ্জলভাবৈকনিষ্ঠবাঙ্গ নিজ-  
সমীহিতবাধিকঃ । অজে বাসমিতি অসামর্থ্য অনসাপি সাধক-  
শ্বরীরেণ বাসঃ কৃষ্ণাঙ্গ । সিদ্ধশ্বরীরেণ বাসস্তু উত্তৱ শ্বোকীর্থঃ  
গ্রাণ্ড এব । ৫৯ ।

প্রবন্ধে—প্রবন্ধে, শ্রীকৃষ্ণ-ভজ্জিৰসবিজ্ঞ-ভক্তজনবিৰচিত,  
প্ৰেমমন্ত্ৰকথায়ঃ যম রতিভৰতু । চৰণে রাধামাধবয়োৱিতি  
শেষঃ । ৬০ ।

রাগানুগামার্গে শ্বরণাঙ্গই প্রধান । রাগানুগীয় সাধক,  
নিজাভিলবিত ভাবোচিত লীলাবিলাসী অজেজ্জনন্দন শ্রীকৃষ্ণকে  
ও তদীয় প্ৰিয়জনকে শ্বরণ কৰতঃ শ্রীকৃষ্ণ ও তদীয় প্ৰিয়জনেৰ  
কথায় রত থাকিয়া সাধকদেহ ও সিক্ষদেহ উভয় দেহদ্বাৰাই সতত  
অজে বাস কৰিবেন । সাধকদেহ দ্বাৰা সাক্ষাৎকুপে বাসে অসমৰ্থ  
হইলে মন দ্বাৰা ও বাস কৰিবেন । যেহেতু সিক্ষদেহ দ্বাৰা মানসে  
সতত অজে বাস কৰার কথা, ভজ্জিৰসামৃতসিদ্ধুতে “সেৱা সাধক-

মনের শ্বরণ প্রাণ,

মধুর মধুর ধার,  
যুগল-বিলাস শৃঙ্খি-সার।

সাধন এষ,

উত্তোল আর নাট,

এট তুর সর্ববিধি সার। ৬০। ১

বিধীনাং কর্তবোপদেশানাং সারঃ । ৬১। ১

জলপেন সিদ্ধকৃপণে চান্ত হি<sup>১</sup> এই স্নেহের অর্থ দ্বারাই পাওয়া  
যাইতেছে। ৫৯।

**যুগলচরণ শ্রীতি—** শ্রীরাধামাধব যুগলের চরণকমলে আমার  
শ্রীতি চট্টক। পরম আনন্দ তথি—তাহাতেই এ ( শ্রীতিতে )  
পরম আনন্দ লাভ হওয়া থাকেন। পরবক্ষে—প্রেমবন্ধ প্রবক্ষে,  
শ্রীকৃষ্ণ-ভক্তি-রসজ্ঞ-ভক্ত-অন-বিরচিত যুগলের প্রেমবন্ধ কথাতে  
আমার রতি চট্টক। রসধাম—পরমানন্দরসের মন্দির মূল  
প্রতিষ্ঠান। চরণে পঞ্চিত্বা শ্রীরাধামাধব যুগল-চরণে ঐকান্তিক  
ভাবে শরণাপন হওয়া পরমানন্দরস নিলয় শ্রীকৃষ্ণনাম ও শ্রীরাধা-  
মার উপাসনায়ই ( শ্রেণীকৌশলাদিতে ) শ্রীযুগলকিশোর চরণে  
শ্রীতি লাভ হওয়া থাকেন। ৬০।

প্রাণ—জীবনীশক্তি। শ্বরণট মনের জীবনীশক্তি, যাত্মার  
মনে শ্বরণ নাই তাহার মন প্রাণগীর দেহের ক্ষার নিজীব বা  
শৃঙ্খলার। এবং যে দেহে প্রাণ নাই, সে দেহ যেমন শৃঙ্খল কুকু-  
মাদিতে ক্ষণ করে, সেই প্রকার আহার মনে শ্বরণ নাই তাহার

রাগানুগীয় সাধনের সাধা ও সাধন

[ ৬১

জলন-মন্দির কীঠি,

মধুর মধুর ভাতি,

বৈদিগধি-অসধি শুবেশ।

মনকে অনবরত কামক্রেণ্ধাদি-রিপুগণ দখল করিতে থাকে।  
আবার যে দেহে প্রাণ আছে সে দেহ দেখিয়া যেমন শৃঙ্খল কুকু-  
মাদি ভয়ে পলায়ন করে, সেই প্রকার যে মনে শ্বরণ আছে সেই  
সজীব মনকে দেখিয়া কামাদি রিপুগণ দূর হইতে ভয়ে পলায়ন  
করে। অতএব কামাদি রিপুগণের মর্যাদার নিপীড়ন হইতে রক্ষা  
পাওয়া পরমানন্দ লাভ করিতে হইলে শ্বরণাঙ্গই প্রধানকৃপে  
অবলম্বনীয়। যুগল বিলাস শৃঙ্খিসার—শ্বরণ প্রধানতঃ চতুর্বিধ  
—নামশ্বরণ, জলশ্বরণ, লীলাশ্বরণ ; ইহার মধ্যে লীলাশ্বরণেরই  
সমধিক উৎকর্ষ। যেহেতু লীলাশ্বরণের অবস্থার ভাবে নাম-জপ  
শুণ শ্বরণে বিজ্ঞান আছেন। এই লীলা আবার বাল্য-পৌগণ-  
কৈশোকভোজ ত্রিবিধি। তথাধো কিশোরধর্মি শ্রীরাধামাধব যুগলের  
লীগান্ধুৱষ্ট সর্ববিধি সার জ্ঞেষ্ঠ। যেহেতু যুগলের লীলাবিলাসরস  
আন্মানকৃপ সাধ্যশিরোমণি ক্ষাত্রের একমাত্র সাধন হইলেন—  
ঐ লীলাবিলাস-শ্বরণ। ইহা বৈ ইত্যাদি - ইহা ব্যতীত শ্রেষ্ঠ  
সাধ্য সাধনতত্ত্ব আর নাই। কারণ নিখিল শাস্ত্র জীবের প্রতি  
যে সকল কর্তব্য উপদেশ করিয়াছেন, তথাধো এই সাধ্য-সাধনতত্ত্ব  
সকল উপদেশের সারমৰ্য্য ( শ্বর্ণবঃ সততঃ বিকুর্বিশ্বর্ণবঃ ) ন জাতু  
চিৎ। সর্বে বিধিনিবেধাঃ স্থারেতরোরেব কিঞ্চনাঃ। ( পঞ্চপুরাণ )

ନୀତିବସନ୍ ଧର,

ମୟୁର-ଚନ୍ଦ୍ରିକା କର କେଶ । ୬୨ ।

ମୃଗମଦ ଚନ୍ଦନ,

ମୋହନ-ମୂରତି ତ୍ରିଭଙ୍ଗ ।

ନବୀମ କୁମୁଦାବଳୀ,

ମଧୁଲୋଭେ କିରେ ମନ୍ତ୍ର ଭୁଙ୍ଗ । ୬୩ ।

ଈଷତ ମଧୁର ଶ୍ରିତ,

ଲୁବଧଳ ବ୍ରଜବଧୁ-ବୁନ୍ଦେ ।

ଆଅଙ୍ଗେ ଶୋଭରେ ଭାଲି,

ବୈଦଗଧି-ଲୀଲାମୃତ,

ମଧୁର—ମଧୁରାଦିପି ମଧୁରମ୍ ଅତିଶ୍ୱରମଧୁରମିତ୍ୟର୍ଥ: । ୬୨ ।

ନବୀନକୁମୁଦାବଳ୍ୟା ମଧୁଲୋଭେନ ମନ୍ତ୍ରଭୁଙ୍ଗ: ଯନ୍ତ୍ର ସମୀପେ ଭର୍ମ-  
ତୀତ୍ୟର୍ଥ: । ୬୩ ।

ଆଲ ଠାକୁର ମହାଶୟ, ଆଯୁଗନକିଶୋରେର ଲୀଲାବିଜାନ-  
ସ୍ଵରଣେର ଶ୍ରେଷ୍ଠତା କୀର୍ତ୍ତନ କରିତେ କରିତେ ଫ୍ରେଣ୍ଡିପ୍ରାପ୍ତ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ରୂପ-  
ମାଧ୍ୟୟ ବର୍ଣନ କରିଦେଛେ—ଜଳଦ ଶୁନ୍ଦର ଇତ୍ୟାଦି । କୌତି—କାନ୍ତି ।  
ନବୀନ ମେଘ ଅପେକ୍ଷାଓ ଅତି ଶୁନ୍ଦର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣର ନୌଲ ଅଞ୍ଜକାନ୍ତି,  
ମଧୁର ହଇତେଓ ଶୁମଧୁରରୂପେ ଶୋଭା ପାଇତେଛେ । ବୈଦଗଧି-ଅବଧି  
ଶ୍ଵରେ—ଶ୍ରାମଶୁନ୍ଦର ଘେରପ ଶୁନ୍ଦର ବେଶ-ଭୂଷଣେ ବିଭୂଷିତ ଆଛେନ,  
ତାହାତେ ପରମ-କେଲିକଳା-ପାଣ୍ଡିତ୍ୟର ଚରମ ନୈପୁଣ୍ୟ ମୁଚ୍ଚିତ ହି-  
ତେଛେନ । ମୟୁର ଚନ୍ଦ୍ରିକା କର କେଶ—କୁଞ୍ଜିତ କେଶକଳାପେର ଉପର  
ମୟୁରପୁଞ୍ଜରଚିତ ଚଢ଼ା ଧାରଣ କରିଯାଇଛେ । ୬୨-୬୩ ।

ଆଭରଣ ମଣିବର,

କୁଞ୍ଜ-ବିଲେପନ,

ଚରଣ କମଳ' ପର,

ମଣିମୟ ନୂପୁର,

ନୟମଣି ଝଲମଳ-ଚନ୍ଦ୍ରେ । ୬୪ ।

ନୂପୁର ମୁରଲୀ ଧବନି,

ଶୁନିଯା ରହିତେ ନାରେ ସରେ ।

କୁଲବଧୁ ମରାଲିନୀ,

ଈଷତ ମଧୁର ଶ୍ରିତ—ମହୁ ମଧୁର ହାସ୍ତ ଓ ବିଦ୍ଵନ୍ତା-( କେଲି-  
କଳା-ରମିକତା ) ପୂର୍ଣ୍ଣ ଲୀଲାମୃତ—ଭାବଭଙ୍ଗୀ-ମଧୁରିମା ଦ୍ୱାରା ବ୍ରଜବଧୁ-  
ଗଣେର ଲୋଭ ଜନ୍ମାଇତେଛେ । ଚରଣ-କମଳେ ମଣିମୟ ନୂପୁର ଓ ନୟ-  
ଶ୍ରେଣୀରୂପ ମଣିମୟହ ଚନ୍ଦ୍ରେର ଶ୍ରାୟ ଝଲମଳ କରିତେଛେ । ୬୪ ।

### ବ୍ରଜପରକୀୟା-ତତ୍ତ୍ଵ ।

କୁଲବଧୁ ମରାଲିନୀ—ବ୍ରଜାଙ୍ଗନାରୂପ ରାଜହଂସିନୀ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣର  
ନୂପୁର ଓ ମୁରଲୀଧବନି ଶ୍ରବଣେ ବ୍ରଜାଙ୍ଗନାଗଣେର ଦ୍ୱାରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ-ବିଷ୍ଣୁବୀ  
ରତି ଉଦ୍‌ବୃଦ୍ଧି ହଇଯା ଉଠେ । ବ୍ରଜାଙ୍ଗନାଗଣ ଯଦିଓ କୁଲବଧୁ, ତଥାପି  
ସତୀ ଶ୍ରୀ ସେମନ ପତିର ସହିତ ମିଲିତା ହୁଏ, ତୀହାରା ଓ ତେମନ ଐ  
ସ୍ଵରୂପଙ୍ଜୀ ରତି ସ୍ଵଭାବେ ଦୁଷ୍ଟାଙ୍ଗ ଲୋକର୍ଧର୍ମ ମର୍ଯ୍ୟାଦା ଉଲ୍ଲଙ୍ଘନ ପୂର୍ବକ  
ନିର୍ବାଧଗତିତେ ପ୍ରାଣବଲ୍ଲଭ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣର ସହିତ ମିଲିତା ହେବେ ।  
କୃଷ୍ଣମୁରାଗିନୀ ବ୍ରଜାଙ୍ଗନାଗଣକେ ତୀହାଦେର ପତିମୟ ପ୍ରଭୃତି,  
ଶ୍ରଦ୍ଧତ ବାଧୀ ପ୍ରଦାନେ ଓ ଗତିରୋଧ କରିଯା ଗୁହେ ରାଖିତେ ସମର୍ଥ ହେବେ  
ଶ୍ରଦ୍ଧା—“ତା ବାଧ୍ୟମାଣା: ପତିଭି: ପିତୃଭିର୍ଭାତ୍ବକୁତ୍ତିଃ । ଗୋବିନ୍ଦାପ-  
ନା—“ତା ବାଧ୍ୟମାଣା: ପତିଭି: ପିତୃଭିର୍ଭାତ୍ବକୁତ୍ତିଃ ।” ଶ୍ରୀଭା: ୧୦।୨୯।୭ । ଏହି  
ଶ୍ରଦ୍ଧାଭାବୀନୀ ନ ଶ୍ରଦ୍ଧର୍ତ୍ତ୍ଵ ମୋହିତା: ।” ଶ୍ରୀଭା: ୧୦।୨୯।୭ ।

ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣର ଆମାରୁମାରେ ଏବଂ ଶ୍ରୀଲ ଠାକୁର ମହାଶୟରେ “ନୂପୁର ମୁରଲୀ-  
ସକଳ ଆମାରୁମାରେ

জনয়ে বাঢ়য়ে গতি,  
কুলের ধরম গোল দূরে । ৬৫ ।

যেন মিলে পতি সতী,

ধৰনি এই ত্রিপদীতে আনা যাইতেছে, অজাজন্মাগণ পরবৃত্ত এবং শীকৃক পরপুরুষ। অকৃত প্রস্তাবে যদি তাহাটি তয় তবে যিনি সর্বনিয়ন্ত্রী সর্বব্যবহৃত—যিনি অধৈর্যের নিবারক ধৈর্যের সংশ্ঠাপক—যীাহার লীলামাধুর্যা আয়ারাম মুনিগণবন্দা-শুকদেবেরও চিত্তাকর্মক সেট অজরাজন্মন শীকৃক পরসারাভিমুগ্ধজনিত দোষ-সংস্পর্শে চিরকল্পিত উঠতেন এবং অকৃকৃতী প্রভৃতি সতীগুলি যীাহাদের পাতিখন্তা গঠন করেন, অভিগণ ( বেদ উপনিষদ অভিমানিনী দেবতাগণ ) যীাহাদের ভাব প্রাপ্তির বিমিত আশুগত্যা পথ্যাত্ম শৌকারে গোপীকল্পে অস্থান করিয়াছেন, শীমান् উক্ত মণ্ডপে যীাহাদের ভাবের নিরবস্তু ঘোষণা করিয়াছেন, আয়ারাম চূড়া-মণি শীকৃকদেব যীাহাদের অসুরাগবিলিসিত লীলাময়ত তথ্যগতাবে কীর্তন করিয়াছেন, ধার্মিক প্রবর পরীক্ষিত মহারাজ যীাহাদের তাদৃশ প্রেমবিলিসিত-লীলা তাদৃশ ভাবে জ্ঞান করিয়াছেন, সেট পরমবন্দ্যা অজাজন্মাগণে ব্যক্তিবিশী বলিয়া নিমাণ্ডাজন হইতেন।

কিন্তু উহা কখনও সম্ভবে ন।; যেহেতু বেদাদি শাস্ত্র শীকৃকেই পরমেষ্ঠের বলিয়া শৌকার করিয়াছেন যথ।—“কৃষ্ণে  
বৈ পরমবৈষ্ণতম্”—গোপালতাপনী ঝুঁতি। “কৃষ্ণ শঙ্খান্-

স্বয়ম”—শীঘ্রস্থাগবত। “ঈশ্বরঃ পরমঃ কৃষ্ণঃ সচিদানন্দ-বিশ্বৎঃ।  
তানাদিরাদি গোবিন্দঃ সর্বব্যাপকারণম্।”—ব্রহ্মসংচিত। এই  
সকল শাস্ত্র অজাজন্মাগণকেই নন্দনন্দন শীকৃকের নিজ শাস্ত্র  
বলিয়া কীর্তন করিয়াছেন যথ।—“গোপীজনাবিন্দ্যা কলা। প্রেরকঃ”  
( গোপীসমৃষ্ট সমাত্রকল্পে শীকৃকণ্ঠশীকাৰিণী কলা। অর্থাৎ শীকৃকে  
শুকপত্তন্ত। শক্তিবিশেষ, শীকৃক তাতাদের বলত ) “স বো তি প্রাণী  
ভূমতি”—গোপালতাপনীঝুঁতি। “পাদগ্রামেঃ” উত্তাদি শ্লোকে  
“কৃষ্ণবন্দনঃ—শীমণ্ডাগবত ১০. ৩৩।” “অনেক অস্তিস্থিতি গোপীনাঃ  
পতিরেন ব।”—গোতৰীয় পতি। “আনন্দচিত্তস্তরম প্রতিভাবণী-  
ভিজাদিতি এব নিজকপতঃ। কলাভিঃ—ব্রহ্মসংচিত। ( “কলাভিঃ  
ভিজাদিতি, নিজকপতঃ। প্রথকপতয়।” — শীকৃক্ষমন্দত ১৮৬ গঃ )  
—উত্তাদিশ্লোকে অজাজন্মাগণ নন্দনন্দন শীকৃকের নিজ শক্তি  
ও প্রেয়সীকলে বর্ণিত আছেন। বৃহদেশীতনীয়ত্বে এই অজাজন্মা-  
গণের মুক্তিমণি শীরাধাৰে, সর্বশক্তির মূলাত্মক বা শেষ  
শক্তিকল্পে বর্ণন করিয়াছেন, যথ।—“সদসন্দীময়ো সর্বকাঞ্চ-  
সম্মোচনী পর।” অকল্পিতিশ্লোক বর্ণিত আছেন—“রাধা-  
মাধবো মেনো মাধবেন্বেন রাধিকা বিশ্রামস্তু জনেষ।”—অঙ্গ  
সমষ্ট পরিকর অপেক্ষা শীরাধামত বিহুরেষ্ট, শীকৃক সর্ববিক  
শোভমান হৃষি এবং শীরাধামও অশেষকলে পোশাইতা হন।  
সর্বশক্তি-সূলাত্মক বা আস্তাশক্তি শীরাধাম বৃন্দাবনে শীকৃকের  
নিত্যপ্রেয়সীকলে প্রদপুরাণে বর্ণিত আছেন—“বারাণসী: বিশ-

লাঙ্গী বিমলা পুরুষোভবে। কল্পনী দ্বারাবত্যান্ত রাধা বৃন্দাবনে-  
বনে।”

স্বতরাং শ্রীরাধিকাদি অজাননাগণ, শ্রীকৃষ্ণের নিজ শক্তি  
ও নিত্যপ্রেয়সী, শ্রীকৃষ্ণ তাহাদের নিত্যকান্ত; এইকল্পেই  
গোলোক অজাননাগণসহ শ্রীকৃষ্ণ নিত্য বিহার করিতেছেন;  
ইহা পূর্বোক্ত “অনন্দচিন্ময়রসপ্রতিভাবিতাতিঃ” এই অক্ষমসঃহিতী  
বাক্যে বর্ণিত আছেন—“গোলোক এব নিবসত খলাঞ্চৃতে  
গোবিন্দমাদিপুরুষঃ তমহং স্তুতামি”। রসিকশেখর শ্রীকৃষ্ণ  
গোলোকে ঐক্যপে ( শ্বকৌরাভাবে ) নিত্যবিহার করিয়াও আবার  
কি যেন কি এক অত্যন্ত আকাঞ্চ্ছার বশবস্তী হইয়া সন্তুল করেন—  
“বৈকুণ্ঠান্তে নাহি যে যে লীলাৰ বিস্তার। সে সে লীলা করিয়ু  
যাতে মোৰ চমৎকাৰ।” ইতাদি—শ্রীচৈতন্তচরিতামৃত রসিক-  
শেখর শ্রীকৃষ্ণের ঈদৃশ আকাঞ্চ্ছাটী শক্তি হইতেই উদ্বিত—  
আগুন্তক নহেন। এই আকাঞ্চ্ছার সাফল্যটী শ্রীকৃষ্ণের চরমোৎ-  
কর্ষ বিস্তার করেন। যেহেতু অস্ত্বান্ত উগবৎশক্তি হইতে শ্রীকৃষ্ণের  
অতই উৎকর্ষ থাকুক না কেন, রসকৃত উৎকর্ষটী শ্রীকৃষ্ণকল্পের  
অসংধারণ বিশিষ্টতা বা রসিকশেখরতা সম্পাদক (—রসমোৎ-  
কর্ষতে কৃকৃপমেষ্ঠ রসস্থিতিঃ—ভক্তিরসামৃতসিদ্ধু )। অতএব  
রসিকশেখর শ্রীকৃষ্ণের উৎকর্ষ বৃষ্টিতে হইলে প্রথমতঃ রসের  
উৎকর্ষ বৃষ্টিতে হইবে। ভক্তিরস গৌণমুখ্য-ভেদে বিবিধ ;  
হাস্তাদি সাতটী গৌণভক্তিরস; আর শাস্ত, দাস্ত, সধ্য, বাংসল্য,

মধুর এই পাঁচটী মুখ্যভক্তিরস। এই মুখ্য ভক্তিরস মধ্যেও আবার  
শাস্তাদি পূর্ব পূর্ব রসের শুণ, দাস্তাদি পর পর রসে বিদ্যমান-  
হেতু, এক শৃঙ্গার রসেই একাধাৰে পাঁচটী শুণ বিৱাঙ্গিত আছে,  
এজন্তু শৃঙ্গার রসই সক্রাপেক্ষা শ্রেষ্ঠ। এই শৃঙ্গাররসের চরমোৎকর্ষ  
আবার পৰকৌমীভাবেই প্রতিষ্ঠিত—স্বকৌমীভাবে নহে (—“অত্ৰেব  
পৰমোৎকর্ষঃ শৃঙ্গারস্থ প্রতিষ্ঠিতঃ”—উজ্জলনীলমণি)। “পৰকৌমী-  
ভাবে অতিরসের উল্লাস”—শ্রীচৈঃ চঃ )। একাবশে পৰকৌমী-  
ভাবে চরমোৎকর্ষপ্রাপ্ত শৃঙ্গাররসোজ্জাস আৰ্দ্ধাদিবেই শ্রীকৃষ্ণেরও  
চরমোৎকর্ষ বা রসিকশেখরতা পৰাকাষ্ঠা প্রকটিত (—“উদাত্তা-  
ত্ত্বেরিতি উপপত্তিত্বে পূর্ণতমজ্ঞমেৰ—শ্রীপাদ জীবগোপ্যামী  
কৃত লোচনৱোচনী )।

শ্রীকৃষ্ণ গোলোকে অজাননাগণ সহ যে নিত্যবিহার করি-  
তেছেন, সেখানে শ্বকৌরাভাবে রসাদৰ্শন হইতেছেন তথায় পৰ-  
কৌমীভাব না থাকায় শৃঙ্গাররসের চরমোৎকর্ষাবস্থার আৰ্দ্ধাদিন হন  
না। এজন্তু গোলোকে শ্রীকৃষ্ণের রসিকশেখরতা বা রসনির্মাণ  
আৰ্দ্ধাদিন চাতুর্যের সাফল্য না হওয়াৰ, রসগত উৎকর্ষের চৰম-  
বন্ধাও তথায় অভিবাস্ত হব না; ইহা একমাত্র ভৌমত্বকেই  
হইয়া থাকেন, যেহেতু ভৌমত্বকেই পৰকৌমীভাবের অব্যাভিচারিণী  
নিত্যস্থিতি ( “অজ বিনা ইহার অস্ত নাহি বাস”—শ্রীচৈঃ চঃ )।  
এজন্তু শ্রীকৃষ্ণ গোলোক হইতে সন্তুল করেন,—“বৈকুণ্ঠান্তে নাহি  
যে যে লীলাৰ বিস্তার। সে সে লীলা করিয়ু থাতে মোৰ চমৎ-

৬৮ ]

## শ্রীশ্রাবণভক্তি-চন্দ্রিকা

কার। মো বিষয়ে গোপীগণের উপপত্তিভাবে। যোগমায়া করিবেন আপন প্রভাবে। আছি হ ন; জানি তাহা না জানে গোপীগণ। দোষার রূপেষ্টে দোষার নিত্য হরে মন।” শ্রাচৈঃ চঃ

পরকীয়াভাব, প্রাকৃত নাস্তিকাতেই অত্যন্ত রসবিদ্যাতক, কিন্তু ব্রজনাগণে নহে ( যথাত ভরতঃ—“নেষ্ট। যদঙ্গিনি রসে কবিতি: পরোচান্তদেগোকুলামুকুলশঃ কুলমৃচ্ছেণ”—উজ্জলনীলমণিঃ )। ব্রজনাগণের এই পরকীয়াভাব, দোষাবহ না হওয়ার কারণ এই,—ব্রজনাগণ শ্রীকৃষ্ণেরই স্বরূপভূত। হ্লাদিনীশক্তি-পরিণতিকৃপাঃ বা আনন্দচিহ্নযুক্ত প্রতিভাবিত। তদীয় নিত্যকাঞ্চ। শ্রীকৃষ্ণচ্ছায় অঘটন-পটনাপটীমুখী যোগমায়া, এই নিত্যকাঞ্চাগণেই আপন প্রভাবে পরকীয়ারূপ ভ্রম জন্মাইয়া দিয়া। রসিকেন্দ্ৰমৌলি শ্রীকৃষ্ণের ঐ অতুল আকাঙ্ক্ষার চরিতার্থত। সম্পাদন করেন।

একধা পূর্বোক্ত “নেষ্ট। যদঙ্গিনিরসে” শ্লোকের লোচন-ৰোচনী টীকায় শ্রীজীবগোষ্ঠামীচরণও বলিবাছেন; যথা—“আশংসয়েতি০০০তদ্বারাবত্তারিতানাং নিত্যাপ্রেয়সীনামেব তাসাং

\* হ্লাদিনীর সাব্র প্রেম; প্রেমসার ভাব।

ভাবের পরমকাঞ্চ। নাম মহাভাব।

মহাভাবস্বরূপ। শ্রীরাধাঠাকুরাণী।

সর্বগুরুনি কৃষ্ণকাঞ্চাশিরোমণি ॥—শ্রাচৈঃ চঃ।

পরদারুত্ত্বমণ যথা রসস্তু বিধিঃ প্রকারবিশেষঃ সম্ভবতি তথা জন্মাদিলৌলয়। বিশ্বার্যা ওকটীকৃতানামিত্যার্থঃ”। শ্রীমন্তাগবতের “নামুষন্ত্বলু কৃষ্ণায়” ( ১০।৩৩।৩৭ ) এই শ্লোকের লঘুতোষণীতে উক্ত আছেন,—“\*\*\*যোগমায়ায়। মোহিতাঃ সম্মতে তত্ত্ব দারান্বান্ব স্বান্ব মন্মানাঃ \* \* \* অমুমভিপ্রায়ঃ—যোগমায়া কলিতা-নামন্তাসামেব তৈবিবহনঃ সংপ্রবৃত্তঃ ইতু ভগবন্ত্যাপ্রেয়সীনামিতি। ০০০ ইতোব তাসাঃ তৈবিবাহসম্বন্ধে ন জাত ইতি”। তাংপর্যার্থঃ—রসিকশেখর শ্রীকৃষ্ণ পরকীয়াভাবে রসনির্ধাস আশ্বাদন সংকলে নিত্যপ্রেয়সীগণ সহ ভৌমত্বে অবতীর্ণ হইলে, জন্মাদিলৌলক্রমে ব্রজনাগণ বীর নিত্যপ্রেয়সী ভাব বিস্তৃত হইয়াছিলেন। যথন ব্রজনাগণের বিবাহ সময় উপস্থিত হইয়াছিল, তখন যোগমায়া শ্রীয় প্রভাবে প্রকৃত ব্রজনাগণকে আবরণ পূর্বক, তৎকালে কলিত ব্রজনামুক্তির সঙ্গে অভিমন্ত্য প্রভৃতি গোপগণের স্বাস্থ্যক বিবাহ সম্পাদন করিয়াছিলেন।

এজন্তু ব্রজনাগণের প্রতি অভিমন্ত্য। প্রভৃতি গোপগণের সারবুদ্ধি মননমাত্—বাস্তব নহে এবং অভিমন্ত্য প্রভৃতি গোপগণের প্রতি ব্রজ জনাগণের পতিবুদ্ধিও যোগমায়ামোহিত স্বজনগণ কর্তৃক আরোপিত ভ্রমমাত্। সুতরাং ব্রজনাগণ ভাবে মাত্র পরকীয়া, তত্ত্বঃ পরকীয়া নহেন—নিত্য কাঞ্চ। এজন্তু ব্রজ পরকীয়াভাব রসদূষণ না হইয়া রসস্তুষণক হইবাছেন।

ব্রজনাগণের যদিও শ্রীকৃষ্ণেই নিজ কাঞ্চবুদ্ধি সংস্কার-

কাপ বক্ষমূল ছিল, তখাপি ঘোগমায়। মোহিত স্বজনগণের উপদেশে তাহার। এ সকল গোপগণের প্রতি পতি বলিয়। আন্ত তটয়াছিলেন। ইহা দ্বারাই তাহাদের কৃষ্ণানুরাগের চরমোৎকর্ষ অভিযন্ত হইয়াছিল। যেহেতু কুলকন্তুকাগণ প্রজ্ঞলিত অগ্নিতে প্রাণবিসর্জনকেও তত দুঃখ বলিয়। মনে করেন না, লোকবেদ-মধ্যাদ। ইতিতে বিচুতিটী তাহাদের যত দুঃখকর। ব্রজাঙ্গনাগণ কুলবধূ হইয়াও কৃষ্ণানুরাগ প্রভাবে হস্তাঙ্গ লোকবেদ-মধ্যাদ। অনায়াসে উল্লজ্বন করতঃ শ্রীকৃষ্ণের সহিত মিলিত হইয়াছিলেন। পরকীয়া লক্ষণেও তাহাই উক্ত আছে যে—“রগেন্বার্পিতাত্মানো লোক্যুগ্মানপেক্ষিণ। ধর্মোণাপীকৃত। যান্ত পরকীয়া ভন্তি তাঃ।”—উজ্জলনীলমণি। ব্রজাঙ্গনাগণের সৈন্য অনুরাগ প্রাবল্য বিজ্ঞিত রসোঘাস আস্থাদনে বিমুক্ত হইয়াই শ্রীকৃষ্ণ স্বরং শ্রীমুখে তাহাদের তাদৃশ নিরবস্তুপ্রেমের প্রশংস। করিয়াছেন—“ন পারয়ে-ইহং নিরবস্তু সংযুজাম্” ইত্যাদি—শ্রীভাঃ। শ্রীমান् উদ্বৰমহাশয়ও “আসামহো চরণেণ্য জুষামহং শ্মাম্” (শ্রীভাঃ ১০।৪৭)। ইত্যাদি শ্লোকে ব্রজাঙ্গনাগণের তাদৃশ প্রেমোৎকর্ষের নিরবস্তু উচ্চেঃস্বরে ঘোষণ। করিয়াছেন। সুতরাঃ শ্রীকৃষ্ণ নিত্যপ্রেয়সী ব্রজসুন্দরী-গণের এই পরকীয়াভাব, সর্বথা দোষবর্জিত ও তাদৃশ অনুরাগোৎকর্ষমুচক বলিয়। পরম শ্লাঘ্যতম।

**অপ্রকটক্রজে নিত্যপরকীয়াভাব।**—ব্রজবধুগণের এই পরকীয়াভাবের উৎকর্ষবিশেষ যে, শ্রীমন্তাগবত সম্মত এবং শ্রীপাদ

গোস্বামীগণেরও পরম অভিপ্রেত, তাহা প্রদর্শিত হইল। এক্ষণে জানা আবশ্যক “ব্রজাঙ্গনাগণের তাদৃশ পরকীয়াভাব কেবল অবতার জীলাতেই আছেন? কিংবা অপ্রকট লীলাতেও আছেন?” এ সম্বন্ধে শ্রীজীর গোস্বামীচরণ বলেন—\*\*\*তদেতুচিদার্থ্য গ্রন্থ-কৃষ্ণিত্বে লঘুত্বমত ষৎপ্রোক্রমিত্যাদৌ, নেষ্ট। যদঙ্গিনি রসে কবিভিঃ পরোচ্চ ইত্যাদৌ চ অবতারসময়ে এব উপপত্তিত্ব ব্যবহার স্মদিতরসময়ে তু নেতি শ্বীকৃতং”—লোচনরোচনৌ। শ্রীজীর গোস্বামীচরণের এই বাক্যানুসারে প্রতীতি হইতেছে যে, পরকীয়া ভাব অবতার জীলায়ই আছেন মাত্র, অপ্রকট লীলায় নাই।

কিন্তু আমরা অপরদিকে দেখিতে পাই, রসিকেন্দ্রমৌলি শ্রীকৃষ্ণ স্বমাধূর্য আস্থাদন জালসায় শ্রীরাধিকার পরকীয়াভাবময় প্রেমবিশেষে বিভাবিতচিত্তেই শ্রীগৌরসুন্দরকৃপে অবতীর্ণ হইয়াছিলেন, যথা—“পরকীয়াভাবে অতি রসের উল্লাস। ব্রজ বিন। ইহার অন্তর নাহি বাস। ব্রজবধুগণের এই ভাব নিরবধি। তার মধ্যে শ্রীরাধার ভাবের অবধি। প্রৌঢ় নির্মল ভাব প্রেম সর্বোক্তুম। কৃষ্ণের মাধুর্যরস আস্থাদ কারণ। অতএব সেই ভাব অঙ্গীকার করি। সাধিলেন নিজ বাহু। গৌরাঙ্গ শ্রীহরি।”—শ্রীচৈঃচঃ এবং শ্রীগৌরসুন্দর এই পরকীয়াভাবেই স্বমাধূর্য আস্থাদন করিয়াছেন, যথা রাগঃ—“আমরা ধর্মে ভয় করি, রহি যদি ধৈর্য ধরি, তবে আমায় করায় বিড়স্বন। মৌবি ধসায় গুরু আগে, লজ্জা ধর্ম করায় ত্যাগে” ইত্যাদি—শ্রীচৈঃচঃ।

পরম করণ শ্রীগৌরসুন্দর, শ্রীবন্দানন্দ রসকেশিবার্তা  
বা রাগমাণীয় ভজন পরিপাটি প্রচারের নিম্ন যাহাকে শাস্তি-  
সংক্ষিপ্ত কর্মসূচিলেন, মেট শ্রীকপঃগোষ্ঠীচরণ ও শ্রীচৈতন্যমন্ত্ৰোই-  
ভৌষ পৰকীয়াভাবময়ী লীলায়ত প্ৰেমসনা প্রার্থনারীতি প্ৰদৰ্শন  
কৰিয়া রাখিয়াছেন ; যথা—“গুৰুত্বে কাপি তুল্ব’ভাঙ্গু-  
বীকশে । মিথঃ সন্দেশ সীদুভাই নন্দযিয়ামি বাই কদা” স্তুব-  
মালাসূর্গত কাৰ্পণাপঞ্জী । শ্রীকপাদুগ্রত শ্রীমদ্বন্দুনামদাস  
গোষ্ঠামীচৰণ অপ্রকৃত কালে ঐ পৰকীয়াভাবেৰ সাক্ষাৎ অনুভব  
কৰিয়াছেন ; যথা—“প্রাতঃ পীতপট কুচাপৰি রুষা ঘূৰ্ণাভৱে  
লোচনে দিষ্ঠোহে পৃথুবিক্ষতে জটিসয়া সংদৃশ্যমানে মৃহঃ । বাচা  
যুক্তিযুক্ত মৃহা ললিতয়া তাই সংপ্রতাধা কৃধা দৃষ্টেমোঁ দৃদি ভীষিতা  
রাধা শ্রবণ পাতু বঃ ।”—স্তুবাবলী ।

শ্রীগৌরসুন্দর এবং শ্রীকপঃগোষ্ঠামীচৰণ, শ্রীকৃষ্ণ লীলাৰ  
অপ্রকৃত সময়েই ঐ সকল ভাব আন্দোলন কৰিয়াছেন ; তৎকালে  
একাশাস্ত্রে যদি ঐ পৰকীয়াভাবেৰ লীলা না ধৰিতেন, তবে  
ত্বাদেৰ ঐ সকল আন্দোলন কেবল অপ্রসূত অলীক হইয়া পৰিতেন  
এবং ত্বাদেৰ প্ৰচাৰিত ঐ পৰকীয়াভাবময় উপাসনা প্ৰণালী  
অবলম্বনে যাহারা ভজন কৰিবেন, ত্বাদেৰ ভজনামুক্ত পৰ-  
কীয়াভাবেৰ লীলাপ্রাপ্তি অতীব দুর্ঘট হইতেন । অতএব “অস্মি-  
লোকে পুৰুষেৰ যথা কৃতুর্ভূতি স ইতঃপ্ৰেত্য তথা ভৱতি” এই  
অতিবাক্য এবং শ্রীল ঠাকুৰ মহাশয়েৰ—“সাধনে যে ধন চাই,

সিদ্ধদেহে তাই পাত, পৰাপৰ মাত্ৰ সে বিচাৰ” এই বাক্য সম্পূর্ণ  
ব্যৰ্থ হয় । এসকল বাক্যেৰ তাৎপৰ্য এই সাধক সাধনাবস্থায় ৰে  
ভাৱ প্ৰাৰ্থনা কৰিবেন, সিদ্ধাবস্থায় মেট ভাৰত প্ৰাপ্ত হইবেন ।  
অতএব সাধনাবস্থায় যাহাৱা পৰকীয়াভাবে উপাসনা কৰিবেন,  
সিদ্ধাবস্থায়ও তাহাৱা পৰকীয়াভাবেই লীলা প্ৰাপ্ত হইবেন এবং  
যাহাৱা স্বকীয়াভাবে উপাসনা কৰিবেন তাহাৱা স্বকীয়াভাবেই  
লীলা প্ৰাপ্ত হইবেন । অজন্মই শ্ৰীদাস শীৰগোষ্ঠামীচৰণ অজ-  
সংহিতামতে অপ্রকৃতে গোলোকহু স্বকীয়াভাব লিপ্ত সাধকেৰ  
জন্ম, স্বৰচিত “সকল-কলাকুমুৰ্তি” নামক অহে স্বকীয়াভাবেৰ উপা-  
সনা-প্ৰণালী প্ৰণয়ন কৰিয়া রাখিয়াছেন । স্বতৰাই শ্রীকপ-  
ঃগোষ্ঠামীচৰণ, শ্রীদাসগোষ্ঠামীচৰণ ও শ্রীকবিৰাজগোষ্ঠামীচৰণেৰ  
অবস্থিতি শ্রীচৈতন্যমন্ত্ৰোইভৌষ পৰকীয়াভাবময় উপাসনামার্গেৰ  
সাধক যে, অপ্রকৃতে একাশভেদে পৰকীয়াভাবে নিত্যলীলা প্ৰাপ্ত  
হইবেন, তাহাতে আৱ সন্দেহ কি ?

অপ্রকৃতে যে একাশভেদে পৰকীয়াভাবে নিত্যলীলা  
আছেন, তাহা শ্রীকবিৰাজ গোষ্ঠামীচৰণ ও ইজিত কৰিয়াছেন ;  
যথা—“অতএব মধুৱ রস কহি তাৰ নাম । স্বকীয়া পৰকীয়াভাবে  
দ্বিবিধ সংস্থান”—শ্রীচঃ চঃ । ‘সংস্থান’ শব্দেৰ অৰ্থ—সম্যক-

\* “ত্ৰজলোকেৰ কোন ভাৱ জড়িও যেই ভজে । ভাৱযোগ্য  
দেহ পাণ্ডা কৃষ্ণ পাই অজে ।” শ্রীচঃ চঃ ।

স্থিতি, নিতাস্থিতি। ষড়গোষ্ঠামীচরণামুগত শ্রীকবিরাজ গোষ্ঠামীচরণ, শ্রীজীবগোষ্ঠামীপাদ-সমীপে বিশেষভাবে কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করিয়া বলিয়াছেন,—“দিষ্টে শ্রীরঘূনাথদাস-কৃতিনা শ্রীজীব সঙ্গে দাগতে। কাব্যে শ্রীরঘূনাথ ভট্টবরজ্জে গোবিন্দ-লীলামৃতে”—গোবিন্দলীলামৃত। সুতরাং শ্রীজীবগোষ্ঠামীচরণের সঙ্গপ্রভাবে যে গোবিন্দলীলামৃত কাব্য প্রণয়ন করিয়াছেন, তাহাতে পরকীয়াভাবময়ী নিত্যলীলা বর্ণিত হওয়ার জানা যাইতেছে যে, প্রকাশভাবে অপ্রকটেও পরকীয়াভাব আছেন এবং উহা শ্রীজীব-গোষ্ঠামীচরণের অশুমোদিত, নচেৎ তদমুগত শ্রীকবিরাজ গোষ্ঠামীচরণ উহা বর্ণন করিতেন ন। এবং শ্রীজীবগোষ্ঠামীচরণের ছাত্র শ্রীনরোত্তম ঠাকুর মহাশয়, শ্বীর প্রার্থনাতে,—“কবে বৃষ-ভাস্তুপুরে, আহীরী গোপের দ্বরে, তনয়া হইয়া অনমিব। যাবটে আমার কবে, এ পাণি গ্রহণ হবে, বসতি করিব কবে তাৰ।” এই পরকীয়াভাবময়-সিদ্ধাবস্থা প্রাপ্তি লালসা করাতেও জানা যাইতেছে যে, নিশ্চয়ই প্রকাশভোদে অপ্রকটেও পরকীয়াভাব আছেন, নচেৎ তিনি পরকীয়াভাবে প্রাপ্তি লালসা করিতেন ন। আর এই পরকীয়াভাবে নিত্যলীলা ন। থাকিলে শ্রীল ঠাকুর মহাশয়ের “সাধনে যে ধন চাই সিদ্ধদেহে তাহা পাই” এই বাক্য ব্যর্থ হইয়া পড়ে। বিশেষতঃ অপ্রকটে যে পরকীয়াভাব আছেন, তাহা সমংকুমার সংহিতা ও পদ্মপুরাণ পাতালখণে দ্বিপঞ্চাশতম অধ্যায়ে সদাশিব-নারদ সংবাদে স্পষ্টভাবে উক্ত আছেন; যথা—

“যথা প্রকটলীলায়ঃ পুরাণেষু প্রকীর্তিঃ।  
তথা তে নিত্যলীলায়ঃ সন্তি বৃন্দাবনে ভূবি।  
গমনাগমনে নিতাঃ করোতি বনগোষ্ঠয়োঃ।  
গোচারণঃ বয়স্ত্রেশ বিনাশ্চ বিষ্঵াতনঃ।  
পরকীয়াভিমানিণ্য স্তথা তস্ত প্রিয়া জনাঃ।  
প্রচ্ছল্লেনেব ভাবেন রময়ন্তি নিজপ্রিয়ম্।”

এই সকল শ্রীতাৰ্থের অন্তর্ধানুপপত্তিহেতু, অর্থাপত্তি প্রমাণ দ্বারা শ্রীজীবগোষ্ঠামীচরণের পূর্বোক্ত সিদ্ধাবস্থের ভিতৰ দ্বাৰাই অপ্রকটে পরকীয়াভাবের সিদ্ধান্ত-সঙ্গতি কৰ্তব্য। স্ফুটবাক্যে অশীকৃত অৰ্থের যেখানে প্রকারান্তরে লক্ষ অর্থদ্বারা সিদ্ধান্ত-সঙ্গতি হইয়া থাকে, পশ্চিমগণ সেইখানে অর্থাপত্তি প্রমাণ স্বকৌর কৰেন (—“অসিধ্যদৰ্থদৃষ্ট্যা সাধকান্তৰ্থ কল্পনমর্থাপত্তি:” বেমন—  
গীনোইয়ং দেবদত্তো দিবা ন ভুঙ্গকে—দেবদত্ত নামক আক্ষণ-  
বটুকে স্তুল দেখায়, অধিচ সে দিবাভাগে ভোজন কৰে ন। এছলে  
যেমন দেবদত্তের, প্রকারান্তরে রাত্রিভোজনকৰণ অৰ্থ কল্পনা দ্বারা  
স্তুলক সিদ্ধ হইয়া থাকে, সেইকৰণ অপ্রকটে পরকীয়াভাব শ্রীজীব-  
গোষ্ঠামীচরণ যদিও প্রকাশভাবে অশীকৃত কৰিয়াছেন, তথাপি  
পূর্বোক্ত স্তুলসমূহে—বিশেষতঃ পাঞ্চ পাতালখণে স্ফুটবাক্যে  
অপ্রকটে পরকীয়াভাব শ্বীকৃত হওয়ার অপ্রকটের প্রকাশভেদকৰণ  
গৃঢ়ার্থের অবতাৰণ। দ্বাৰা এই ব্রিবিধি থাকেৰ সিদ্ধান্ত সঙ্গতি  
কৰিতে হইবে। অর্থাৎ শ্রীজীবগোষ্ঠামীচরণ, যে অপ্রকট প্রকাশ

হইতে শ্রীকৃষ্ণের প্রপঞ্চে অবতার বর্ণন করিয়াছেন, সেই অপ্রকট প্রকাশ সম্বন্ধেই পরকৌয়াভাব অস্বীকার করিয়াছেন, অন্ত অপ্রকট প্রকাশ সম্বন্ধে অস্বীকার করেন নাই।

শ্রীমন্তাগবতের “তত্ত্বাংশেনাবতীর্ণস্ত বিষ্ণোবৈষ্ণ্যাণি শংসনঃ” ১০।১।২ এই শ্লোকের লঘুতাত্ত্বণীতে শ্রীজীবগোস্মামীচরণ—“অবতীর্ণস্ত গোলোকাণ্য নিজপ্রমলোকাং প্রপঞ্চে অভিব্যক্তি-মাগতস্ত” একপ অর্থ করিয়া দেখাইয়াছেন যে, পরব্যোমোদ্ধিবস্তী গোলোকাণ্য অপ্রকট প্রকাশবিশেষ হইতে শ্রীকৃষ্ণ প্রপঞ্চে অবতীর্ণ হইয়াছেন। শ্রীগোপালচন্দ্রের প্রারম্ভেও শ্রীজীবগোস্মামীচরণ বলিয়াছেন—“প্রকট ও অপ্রকট প্রকাশময় শ্রীবৃন্দাবনের বহুবিধ প্রকাশ \* আছেন, তন্মাণ্য ব্রহ্মসংহিতার “গোলোক নামে যে প্রকাশ বর্ণিত হইয়াছেন, আমি সেই বৃন্দাবনীয় অপ্রকট প্রকাশময় বৈভব বিশেষই \* সম্প্রতি বর্ণন করিব” \*। বৃন্দাবন

- \* “সদানন্দে: প্রকাশে: স্বেল্লোকাভিষ্ঠ স দীৰ্ঘাতি”।—  
লঘুতাত্ত্বণীযুক্ত।
- \* “যত্ত্ব গোলোক নাম স্তোৎ তচ্চ গোকুলবৈভবম্।  
স গোলোলোকে যথা ব্রহ্মসংহিতায়ামিহ শ্রুতঃ।”  
লঘুতাত্ত্বণীযুক্ত।

- \* “তত চ প্রকটাপ্রকটপ্রকাশময়স্ত বৃন্দাবনস্ত বহুবিধ সংস্থানত্বা  
শান্তান্তস্তাপ্রকটপ্রকাশময়বৈভবিশেবএব সম্প্রতি বর্ণনীয়ঃ”—  
শ্রীগোপালচন্দ্রঃ পূর্ব ১।২।

ব। গোকুলের বৈভবক্রম এই গোলোকাণ্য অপ্রকট প্রকাশ বিশেষ শ্রীকৃষ্ণ ব্রহ্মমূলরৌগণসহ স্বকৌয়াভাবে নিত্য বিহার করেন (“নিজ-কৃপতস্মা”—স্বদ্বারভেন নতু প্রকটলীলাবৎ ঔপপত্য-পরদ্বারভ-ব্যবহারেণ—ব্রহ্মসংহিতা)। স্বতরাং রসিকশেখের শ্রীকৃষ্ণ যখন গোলোক হইতে ভৌমত্রজে অবতীর্ণ হইয়া প্রকট বিহার করেন, তখনই তিনি ( গোলোকবিহারী ), ভৌমত্রজের সম্পত্তি পরকৌয়া ভাবেন্নিসিত রসনির্ধ্যাস আস্থাদন করেন, অন্ত সময়ে ( অপ্রকটে গোলোকে ) স্বকৌয়াভাবে লীলারস আস্থাদন করেন। এই অভিপ্রাণেই শ্রীজীবগোস্মামীচরণ, পরব্যোমোদ্ধিবস্তী বৈভবময় অপ্রকট-প্রকাশবিশেষ গোলোককে লক্ষ্য করিয়াই অপ্রকটে পরকৌয়াভাব অস্বীকার করিয়াছেন, কিন্তু পরকৌয়াভাবের বিহারভূমি ভৌম ব্রহ্মস্থিত অপ্রকট প্রকাশবিশেষকে লক্ষ্য করিয়া নহে।

গোলোক ও ব্রহ্মে প্রকাশভেদে যুগপৎ নিত্য বিহার চলিতেছেন, তাহা শ্রীকবিরাজ গোস্মামীচরণও পরিষ্ফুটভাবে বলিয়াছেন; যথা—“স্বয়ং ভগবান् কৃষ্ণ ব্রজেন্দ্রকুমার। গোলোক ব্রজের সহ নিত্য বিহার ॥”—শ্রীচৈঃ চঃ। গোলোক ও ব্রজের নিত্যবিহার, সহ—যুগপৎ—একই সময়ে চলিতেছেন; গোলোকের নিত্যবিহারেরও কখন বিরাম নাই, ব্রজের নিত্যবিহারেও কখন বিরাম নাই। একই শ্রীকৃষ্ণলোক তত্ত্বঃ অভিজ্ঞ হইয়া যে যুগপৎ পরব্যোমোদ্ধিকে “গোলোক” ও পৃথিবীতে “ব্রজ বা গোকুলক্ষণে” প্রকাশভেদে নিত্যবিরাজমান আছেন, তাহা শ্রীপাদ জীবগোস্মামী

চরণই বলিয়াছেন ; যথা—“অতএব বৃন্দাবনং গোকুলমেৰ  
সর্বৈপরি-বিৱাঙ্গমানং গোলোকত্বেন প্রসিদ্ধম্”—শ্রীকৃষ্ণসন্দর্ভঃ ।  
—পৃথিবীতে বিৱাঙ্গমান শ্রীবৃন্দাবনেৰ ষে প্রকাশ নিখিল বৈকুণ্ঠে-  
পৰি বিৱাঙ্গিত আছেন, তাহারই নাম শ্রীগোলোক । “তদেবং  
ধাত্মামুপর্যাধঃ প্রকাশমাত্রত্বেনোভয়বিধত্বঃ প্রসিদ্ধম্ । বস্তুতস্তু  
শ্রীভগবন্ত্যাধিষ্ঠানত্বেন শ্রীভগবন্ত্যাধিষ্ঠানত্বে প্রকাশাবিৱোধান  
সমানণ্ডনামুক্তপত্রেন আম্বাতস্তাস্তাঘাত্যকবিধমেৰ মন্তব্যম্ । এক-  
স্থেব শ্রীবিগ্রহস্তু বহুত্ব প্রকাশশচ বিতীয়সন্দর্ভে দর্শিতঃ—চিত্রঃ  
বৈততদেকন বপুষ। \* \* \* স্ত্রিয় এক উদ্বাবহদিত্যাদিনা” ।—  
শ্রীকৃষ্ণসন্দর্ভঃ । ইহা দ্বাৰা দেখাইলেন যে একই শ্রীকৃষ্ণবিগ্রহ  
যেমন বোড়শ সহস্র মহিষীৰ পাণিগ্রহণকালে একই সময়ে পৃথক  
পৃথক গৃহে প্রকাশ পাইয়াছিলেন, তদীয় ধামও তেমন একই  
সময়ে অনন্ত বৈকুণ্ঠপৰি শ্রীগোলোককূপে এবং পৃথিবীতে  
গোকুলবৃন্দাবনকূপে বিৱাঙ্গমান আছেন ।

“ততোইষ্টেবাপরিচ্ছিন্নস্তু গোলোকাখ্য-বৃন্দাবনীয়-প্রকাশ  
বিশেষস্তু বৈকুণ্ঠপর্যাপি হিতি র্মাহাস্যাবলম্বনেন ভজতাঃ ক্ষুর-  
তীতি জ্ঞেয়ম্” ।—শ্রীকৃষ্ণসন্দর্ভঃ ১০৬ । যাহারা মহিমাঃশ অব-  
লম্বনে ভজন কৰেন, তাহাদেৱ সম্বন্ধে বৃন্দাবনেৰ প্রকাশ বিশেষ  
—যাহার নাম গোলোক—যাহা অপরিচ্ছিন্ন, তাহা উক্তাবস্থিত-  
কূপে ক্ষুরিত হইয়া থাকেন । ইহা দ্বাৰা স্পষ্টই প্রতীত হইতেছে

যে, শ্রীকৃষ্ণলোকেৰ মাধুৰ্যাময় প্রকাশ ভৌম বৃন্দাবন বা গোকুল,  
আৱ বৈভবময় প্রকাশ গোলোক ।

পৰব্যোমোৰ্ধবস্তি গোলোকে ও ভৌমত্বে, একই শ্রীকৃষ্ণ  
যে প্রকাশভেদে অপ্রকটভাৱে নিত্যবিহার কৰিতেছেন, সে সম্বন্ধে  
শ্রীবৃহস্পতাগবতামৃতে গোপকুমারেৰ প্রতি দেৱৰ্ষি নারদ বলিয়াছেন—

“যথা ক্রীড়তি তন্ত্রমৌ গোলোকেইপি তন্ত্রে সঃ ।

অধ উক্ততয়া ভেদোইনয়োঃ কল্প্যত কেবলম্ ।”

বুঃ ভাঃ—২।৫।১৬৮ ।

\*\*\* অতএব অনয়োভৌম-মাধুৰ-গোকুলস্তু গোলোকস্তু  
চ ইত্যেতয়োব্রহ্মোঃ কেবলমধ উক্ততয়া ভূলোকবর্ত্তিত্বেন তন্ত্রাধস্তয়া  
বৈকুণ্ঠপৰি বস্তুমানত্বেন চান্দোৰ্ধতয়া ভেদঃ কল্প্যত ন চ বস্তুতো  
বিচারেণ বিশেষোইন্দ্রিয়ত্বঃ । — গ্রঁ টীকা ।

কিন্তু তন্ত্রজ্ঞভূমৌ স ন সর্বেন্দুশ্চতে সদা ।

তৈঃ শ্রীনন্দাদিভিঃ সাৰ্ক্ষমশ্রান্তঃ বিলসম্পন্নি ।

বুঃ ভাঃ—২।৩।১৬৯ ।

\*\*\* তন্ত্রাঃ ব্রজভূমৌ স শ্রীনন্দমন্দমন্ত্রৈৰেৰ সুপ্রসিদ্ধেঃ  
শ্রীনন্দাদিভিঃ সহ ক্রীড়লপি সর্বেজনৈঃ সদা তত্ত্ব ন দৃঢ়তে ।  
কিন্তু কশ্মিঃশ্চিঃ শ্বাপনাস্তে সর্বেৱে দৃঢ়তে । অন্তদা চ

\* বৈবস্তুত মৰ্ম্মন্ত্বেৰ অষ্টাংবিংশ চতুয়ুগীয় শ্বাপনযুগেৰ  
শেষভাগে যখন ব্রজবিহারী শ্রীকৃষ্ণ প্রকট কৰেন, তখন গোলোক-

৪০ ]

## আশ্রীপ্রেমভক্তি-চলিকা

কদাচিং কেনচিদেব পরমৈকাস্তিবরেণেতার্থঃ । গোলোকে চ  
সর্বদা সর্ববরেব তত্ত্বগৈত্যে শুভে ইতি ।—ঐ টীকা ।

অপ্রকট সময়ে ভৌমত্রজে সাধারণ জনসকলের অদৃশ্যভাবে  
লীলা হইতেছেন ।—“তত্ত্বংশূন্তমিবারণাসরিদ্বিষ্যাদি পশ্চতাঃ ॥”  
বৃঃ তাৎ ২১৫। ২৪২। \*\*\* শূন্তমিব পশ্চতাঃ । ইবেতি বস্তুতঃ  
সর্বদা উত্তেতরজনালক্ষ্যমাণ ভগবৎক্রীড়ামুরুত্তেঃ ।—ঐ টীকা ।

গোপকুমার ভৌমত্রজে আগমনপূর্বক লীলাস্থল সকল  
দর্শন করিতে করিতে অত্যন্ত উৎকৃষ্টিত হইয়া মোহনশা প্রাপ্ত  
হইলে দয়লু চূড়ামণি শ্রীকৃষ্ণ স্বয়ং, গোপকুমার সমীপে উপস্থিত  
হইয়া বংশীযুক্ত অমৃত রুশীতল করকমল দ্বারা তদীয় গাত্র হইতে  
ধূলি মার্জন ও নাসারক্রে অপূর্ব সৌরভ্যভর যত্ন পূর্বক প্রবেশিত  
করিয়া লঘু লঘু সলিল সঞ্চালন পূর্বক তাহাকে সচেতন করিয়া  
ছিলেন,—

“ইথঃ বসন্তিকুঞ্জেইশ্বিনি বৃন্দাবনবিভূষণে ।  
একদা রোদনাস্তেধো নিময়ে মোহমত্রজম্ ।  
দশ্মালুচূড়ামণিনাইমুনৈ স্বয়ং সমাগত্য করামুজেন ।  
বংশীরতেনামৃতশীতলেন মদগাত্রতো মার্জয়তা রজাঃসি ॥” এ

বিহারী শ্রীকৃষ্ণও ভৌমত্রজে অবতীর্ণ হইয়া অজবিহারীর সঙ্গে  
একীভূতভাবে প্রকটবিহার করিয়া থাকেন ।

পূর্বোক্ত প্রমাণাদি দ্বারা স্থিরীকৃত হইল যে, গোলোকে  
ও ভৌমত্রজে একই সময়ে অপ্রকটকভাবে নিত্যবিহার হইতেছেন ।  
তদ্বাদ্যে গোলোকে যে স্বকৌমাভাবে নিত্যবিহার হইতেছেন, তাহার  
নির্দর্শন “অক্ষসংহিতা” । এই অক্ষসংহিতার “আনন্দচিন্ময়স”  
শ্লোকে উক্ত আছে—“নিজরূপতয়া গোলোকে এব নবসতি”  
অজন্মন্দরীগণ সহ গোলোকাখ্য অপ্রকটই স্বকৌমাভাবে নিত্য-  
বিহার করিতেছেন । কিন্তু ভৌমত্রজস্ত অপ্রকটে স্বকৌমাভাবে  
নহে, পরকৌমাভাবে”—শ্লোকেৰ ‘এব’ শব্দেৰ তাৎপর্য কি  
ইহাও নহে ? ভৌমত্রজস্ত অপ্রকট অকাশে যে পরকৌমাভাবে  
নিত্যবিহার করিতেছেন, তাহা পূর্বোক্ত স্থলসমূহে—বিশেষতঃ  
পাঞ্চ পাতালখণ বাক্যে মুক্ষ্মপ্রাণিত আছেন । শ্রীবিষ্ণুমঙ্গল  
ঠাকুর শখাবস্থিতদেহে মহাভাবের পূর্বভূমিকা অনুগাগ দশ।  
প্রাপ্ত হইয়া যথন পদত্রজে ভৌমত্রজে গমন করেন, তখন শৃঙ্গতে  
নিকুঞ্জবাদ্যে বে লীলা দর্শন করেন এবং পরিশেষে শ্রীকৃষ্ণকে  
সাক্ষাৎ প্রাপ্ত হইয়া যাহা প্রার্থনা করিয়াছেন, তাহাতেও ভৌম-  
ত্রজস্ত অপ্রকটে পরকৌমাভাবে নিত্যবিহারই সূচিত হইয়াছেন ।  
যথা—“ভুবনং ভুবনং বিলাসিনীশ্রী”—শ্রীকৃষ্ণকর্ণামৃত ১০২ । এই  
শ্লোকেৰ টীকার শ্রীকৃষ্ণদাস কবিগাজ গোকুমীচরণ বাখ্যা  
করিয়াছেন,—

\* \* \* ইদং পরকৌমাসংখানৃত্যংকিশোরীকুলেঃ সহ  
রামাদিকেলিমন্ত্র-বচনিতঃ বিচ্ছিন্নতিসর্বোভূমমেব ময়ী মেব্য-

মিতি ভাবঃ”। এই বে পরিদৃশ্যমান স্মৃত্যপরায়ণ। পরকৌয়া অসংখ্য-রমণীগণ সহ আপনার রামবিলাদিময় অতি বিচ্ছিন্ন চরিত্র, ইহাই আমার সেবা। ইহাদ্বারা সূচিত হইল যে, শ্রীবিষ্ণু-মঙ্গল ঠাকুর সেই অপ্রকটসময়েও ভৌমত্রজ্ঞে পরকৌয়াভাবে নিত্যলীলা সাক্ষাত্কার করিয়াছিলেন। এজন্ত শ্রীগোরমুন্দর অপ্রকট ব্রজে পরকৌয়াভাবে নিত্যলীলার নির্দর্শনস্বরূপ এই “শ্রীকৃষ্ণকর্মণুত্ত” প্রাপ্ত হইয়। যত্নসহকারে লিখাইয়। আবিষ্যা-ছিলেন। বলা বাহুল্য গোলোকস্থ স্বকৌয়াভাবের নিত্যলীলার নির্দর্শন স্বরূপ প্রাপ্ত হইয়। “ত্রঙ্গসংহিতা” আনন্দন করিয়া-ছিলেন।

শ্রীগোরমুন্দরের আধ্যাদিত, শ্রীরূপ রঘুনাথের সাক্ষাদমু-ভৃত, পূর্বমহাজন শ্রীলীলাকুকের প্রতাক্ষীকৃত—এই ভৌমত্রজ্ঞস্থ অপ্রকটপ্রকাশপ্রত পরকৌয়াভাবের নিত্যলীলা, শ্রীপাদপঞ্চের অতীব রহস্যসম্পত্তি। এজন্ত শ্রীরূপ গোস্বামীপাদ ব্রজ-পরকৌয়ার নির্দেশক ধ্যাপন-প্রসঙ্গে বলিয়াছেন,—“ব্রজেন্দ্রনন্দনেন স্বস্ত নিষ্ঠামুণ্ডেৰঃ। যাসাঃ ভাবস্ত সা মুদ্র। তন্তৈরপি দুর্গমা”। উজ্জ্বলনীলমণি—কৃকুবলভা। শ্রীজীবগোস্বামীপাদও বলিয়াছেন,—“তন্মিলৌপপত্যসাধারণদৃষ্টিবহিমুখাবামেব জ্ঞানতে, তান্ত অতি তু বেদং শাস্ত্রং প্রকাশতে ইতি ভাবঃ”।—ঐ টীক। স্মৃতরাঃ বহিমুখ-জনসকল ব্রজ পরকৌয়াভাবকে জ্ঞানতিক কামময় কুৎসিং ভাব মনে করিয়া অশেষ অপরাধে নিপতিত হইবে ভাবিয়।

গোবিন্দ-শরীর নিত্য,

তাহার সেবক সত্য,

বৃন্দাবন-ভূমি তেজোময়।

শ্রীজীব গোস্বামীচরণ ভৌমত্রজ্ঞস্থ অপ্রকট প্রকাশগত পরকৌয়া-ভাবময় নিত্যলীলা স্মৃত আবরণের ভিত্তি রক্ষণ করিয়াছেন; প্রকাশভাবে কোন কথাই ন। বলিয়। স্বকৌয়াস্থান উর্ধ্বতন গোলক হইতেই ভৌমত্রজ্ঞে অষতার বর্ণন করিয়াছেন এবং অপ্রকটকালে গোলোকবিহারীর গোলোকেই প্রবেশ বর্ণন করিয়াছেন, অজনাধের সম্বন্ধে কিছুই বলেন নাই। এজন্ত তিনি গোলোকনাথকে লক্ষ্য করিয়াই প্রকটে মাত্র পরকৌয়াভাব এবং অপ্রকটে স্বকৌয়া ভাব দেখাইয়াছেন, অজনাধকে লক্ষ্য করিয়া নহে। অতএব প্রকাশভেদে ভৌমত্রজ্ঞের অপ্রকটে যে “পরকৌয়াভাবে নিত্য বিহার” হইতেছেন তাহা নিষেধ করা। শ্রীজীবগোস্বামীচরণের অভিপ্রায় নহে, বস্তুতঃ ব্রজের পরম রহস্য সম্পত্তি বলিয়। উহা প্রিয়ধ্যজ্ঞান সন্তান ভজগণ ও বহিমুখ জনসকলের নিকট গোপন করিয়া রাখাই তদীয় হার্দ। ৬৫।

### শ্রীকৃষ্ণ-বিগ্রহের নিত্যত্ব—

গোবিন্দ শরীর নিত্য—শ্রীকৃষ্ণের শ্রীবিগ্রহ নিত্য। জীবের যেমন দেহ ও দেহী ভিন্ন বস্তু, শ্রীগোবিন্দের তেমন নহে। জীবের দেহী—আমা। চৈতন্যকণ অতএব নিত্য; কিন্তু জীবের দেহ আকৃত উপাদানে গঠিত জড় অতএব অনিত্য। শ্রীগোবিন্দের

তাহাতে যমুনা জল,

তার তৌরে অষ্ট কৃষ্ণ ১২। ৬৬।

করে নিত্য বলমল,

দেহ-দেহী ভেদ নাই ( দেহ-দেহি-ভিদ্ব চৈব নেশ্বরে বিস্তৃতে  
কঢ়ি ) । শ্রীগোবিন্দের স্বরূপ অধৃত সচিদানন্দময়, তদীয়  
শ্রীবিশ্রাহ এই স্বরূপ হইতে পৃথক বস্তু নহেন (—“বদাভ্যাকা  
ভগবান্তন্দায়িকা ব্যক্তিঃ”— পীঠকভাষ্য ) । বস্তুতঃ অধৃত সচিদা-  
নন্দময় স্বরূপটি দ্বীভূত অবস্থায় শ্রীবিশ্রাহকপে নিতা বিরাজমান  
আছেন । ক্ষীরের পৃত্তলের সর্বানন্দের যেমন ক্ষীরই পরিপূর্ণ,  
তেমন সচিদানন্দঘন শ্রীগোবিন্দের করচরণাদি সর্বাবস্থের সচিদা-  
নন্দ ভিন্ন আর কিছুই নহে ( “আনন্দমাত্রঃ করপাদমুখোদরাদিঃ  
সর্বত্র চ স্বগতভেদবিবর্জিতাত্মা”— অৱতি ) । অতএব শ্রীগোবি-  
ন্দের শ্রীবিশ্রাহ নিত্য সত্য । তাহার সেবক সত্য—শ্রীগোবিন্দের  
দাস স্বাদি পরিকরণ সকলই সচিদানন্দস্বরূপ—নিত্যসিদ্ধ ।  
এমন কি শ্রীগোবিন্দের এই সকল পরিকরাত্মক—জাগতিক  
ভক্তিগণও তৎক্ষণাত নিত্য সত্য সচিদানন্দ কলেবর প্রাপ্ত হইয়া  
থাকেন ।

### শ্রীবুদ্ধাবন-তত্ত্ব—

শ্রীবুদ্ধাবনত্ত্বমি তেজোময়—শ্রীগোবিন্দের নিত্যধার্ম শ্রীবুদ্ধা-  
বনও তদীয় শ্রীবিশ্রাহৰ সচিদানন্দ স্বরূপ, অতএব জ্যোতির্ত্বম

শীতলকিরণ কর,

কল্পতরু শুণধর,

তরুলতা ষড়ঝাতু-শোভা ।

( চিদানন্দময় ) স্বপ্নকাশ ব্রহ্ম বস্তু (—“তাসাং মধো সাক্ষাৎ  
ব্রহ্মগোপালপুরী তি”—গোপালতাপনী অৱতি ) ।

তাহাতে যমুনা জল, করে নিতা বলমল—“নিত্য বলমল”  
এই দুটি পদ প্রয়োগ দ্বারা যমুনারও এই প্রকার নিত্যতা ও  
সচিদানন্দ স্বীকৃতা কথিত হইল ( “কালিন্দীয়ং শুশুম্বাখ্যা পরমা-  
মৃতবাহিনী”—শ্রীকৃষ্ণ সঃ—বৃঃ গৌঃ ) ।

“তাহাতে যমুনাজল” ইত্যাদি শেষার্দ্ধ-স্থলে একপ পাঠান্তর  
আছে যথা—“ত্রিভুবনে শোভাসার, হেন স্তুন নাহি আর, যাহার  
শ্বরণে শ্রেম তয়” । একপ পাঠ শূচিত তয় এই পূর্বোক্তস্বরূপ  
সচিদানন্দময় বিভুবস্তু শ্রীবুদ্ধাবন, শ্রীকৃষ্ণের উচ্ছার এই পৃথিবী-  
তেই বিরাজমান আছেন ; স্বরূপে স্বপ্নকাশ জ্যোতির্ত্বম বিভুবস্তু  
হইয়াও প্রাকৃতনেত্রে উহা প্রাকৃত জগতের মতই প্রতীক্ষমান  
হইতেছেন, আবার কোন কোন ভাগ্যবান উহার স্বরূপ-সাক্ষাৎ-  
কারও প্রাপ্ত হন ( বিশেষতস্তাদৃগলৌকিকরূপস্ত ভগবন্নিত্যাধামকে  
তু দিব্যকনস্বাশোকাদি-বৃক্ষাদয়োহিপ্যত্তাপি মহাভাগবতৈঃ সাক্ষাৎ-  
ক্রিয়ন্তে ইতি প্রসিদ্ধেঃ—শ্রীকৃষ্ণ সঃ ) । এই শ্রীবুদ্ধাবনের শ্বরণে  
শ্রীকৃষ্ণ-শ্রেম লাভ হই ॥ ৬৬ ॥

পূর্ণচন্দ্ৰ-সমজোতি,  
মহালীলা দৱশন শোভা ॥৬৭॥  
গোবিন্দ আনন্দময়,  
বিহুৰ মধুৰ অতি শোভা।  
হৃষ প্ৰেমে ডগমগি,  
হৃষ রূপে হৃষ মন শোভা ॥৬৮॥  
অজপূৰ বনিতাৱ,  
কৱ মন একান্ত কৱিয়া।  
অস্ত বোল গণগোল,  
ৰাখ শ্ৰেম হৃদয়ে ভৱিয়া ॥৬৯॥

উত্তরোল উত্তৱলঃ ॥ ৬৯ ॥

শীতল কৱণকৱ—শীতলকৱণ—চন্দ্ৰ। সেই চন্দ্ৰৰ  
কৱণে রঞ্জিত, স্বৰ্গীয় কল্পতুল হইতেও সমধিক গুণশালী নিত্য-  
সিদ্ধ বৃক্ষলতা ও বড় আতু দ্বাৰা শ্ৰীবৃন্দাবন সতত শোভমান।

তাদৃশ শোভাশালী শ্ৰীবৃন্দাবনে পূর্ণচন্দ্ৰ অপেক্ষা ও শুশী-  
তল অঙ্গোত্তীপূৰ্ণ সচিদানন্দবিথিহ মহামোহন লীলাবিলাস-  
শুভ লোভনীয় দৰ্শন শ্ৰীগোবিন্দ চতুষ্পার্শ্ববৰ্ণিনী অমুৱাগবতী অজ-  
নন্দনীগণসহ নিত্য বিহাৰ কৱিতেছেন। হৃষ—শ্ৰীকৃষ্ণ ও শ্ৰীরাধা।

মনঃশিক্ষা—

মে মন। অমুৱাগিনী অজাঙ্গনাগণেৰ চৱণাশ্রম একান্ত

পাপ-পুণ্যময় দেহী,  
ধন জন সব মিছা ধন।  
মৱিলে যাইবে কোথা,  
তবু নিতি কৱ কাৰ্য মন ॥৭০॥  
রাজাৰ যে রাজ্য পাট,  
দেখিতে দেখিতে কিছু নয়।  
হেন মাৰা কৱে যেই,  
পৱন ঈশ্বৰ সেই,  
তাৱে মন সদা কৱ ভয় ॥ ৭১ ॥

ভাৱে সাৱ কৱ; যেহেতু অজাঙ্গনাগণেৰ চৱণাশ্রম ব্যতিৱেকে যুগল-  
উজ্জলৱস-মাধুৰ্যা আস্বাদনেৰ অস্ত উপায় নাই। অতএব অজাঙ্গনা-  
গণেৰ চৱণাশুগতি বাৰ্তা ভিল অস্ত বত কিছু বোল—কথা, সব  
গণগোল—কোলাহল মাঝ, তাহা কদাচ শ্ৰবণ কৱিবে ন।  
উত্তরোল—উচ্ছলিত প্ৰেমবেগ হৃদয়ে ধাৰণ কৱিবে, বাহিৰে  
একাশ কৱিবে ন। ॥ ৬৯ ॥

যুগলচৱণে অমুৱাগ লাভেছু রাগামুগীয় সাধককে সতত  
দেহদৈহিক বিষয়ে বিৱৰ্জন ধাকিতে হইবে। বেহেতু বিষয়ে আবেশ  
ধাকিলে শ্ৰীকৃষ্ণামুৱাগ লাভ সুদূৰপৰাহত। এজন্ত দেহদৈহিক  
অনিত্যতা পৰ্যালোচনা, রাগামুগীয় সাধকেৰ একান্ত হিতকৰ।  
এই অভিপ্ৰায়ে শ্ৰীল ঠাকুৰ মহাশৰ সাধ্যমাধ্যন তত্ত্ব বৰ্ণনেৰ  
আমুৰ্বঙ্গিকতাৰে শ্ৰীৱ মনকে উপলক্ষ্য কৱিয়া বৈৱাগ্য উপদেশ  
কৱিতেছেন, “পাপপুণ্যময় দেহী” ইত্যাদি ত্ৰিপদী দ্বাৰা ॥৭০-৭১॥

পাপে না করিহ মন,  
তাৰে মন দুৰে পরিহিৰ।  
  
পুণ্য যে স্বৰ্থের ধাম,  
পুণ্য মুক্তি হইত ত্যাগ কৰি ॥৭২॥  
  
শ্ৰেমভক্তি সুখানিধি,  
আৱ যত ক্ষাৰনিধি প্ৰায়।  
  
নিৰস্তুৰ সুখ পাৰে,  
পৰতত্ত্ব কহিল উপায় ॥৭৩॥

পাপে না করিহ মন ইত্যাদি।—পাপকৰ্ষে অভিনবেশ  
থাকিলে চিন্ত মলিন হয়, শ্রীভগবানীলাদি শুণি পায় না। পুণ্য  
যে স্বৰ্থের ধাম—যদ্বাৰা! শৰ্গাদি সুখলাভ হয়, সেই পুণ্য কৰ্মও  
ভক্তিবাসনার আবৰক। পুণ্য মুক্তি ইত্যাদি—যদ্বাৰা জন্মযুক্ত্য-  
কৃপ সংসাৰ দুঃখ নিৰুত্তি হইয়া যাই, সেই মুক্তিবাসনাও হৃদয়ে  
জাগৰুক থাকিলে ভজিদেবী দুৰে সৱিয়া যান—কদাচ ভজিলাভ  
হয় না। অতএব পাপ পুণ্য ও মুক্তি—এই তিনিকেই ভয় কৰিবে,  
ইহাৰ কোন একটীৱেশ প্ৰবৃত্তি যেন হৃদয়ে স্থান না পায় ॥৭২॥

শ্ৰেমভক্তি অমৃত সাৱৎ সুখময়। এতক্ষেত্ৰে ভূক্তিমুক্তি  
প্ৰভূতি সমস্তই ক্ষাৰনিধি—লোগ সমুদ্রেৰ শায় তৌৰ দুঃখপ্ৰদ।  
অতএব ভূক্তিমুক্তি বাসনা পৰিত্যাগ কৰতঃ সতত শ্ৰেমভক্তিকৃপ  
অমৃতসাগৱে ভূবিয়া থাকিলে অধৃত আনন্দ লাভ হইবে এবং

অন্তেৰ পৰশ যেন,  
নহে কদাচিং হেন,  
ইহাতে হউবে সাবধান।  
  
ৱৈধাকৃষ্ণ-নাম গান,  
এই সে পৰম ধ্যান,  
আৱ না করিহ পৰমাণ ॥৭৪॥  
  
কৰ্মী জ্ঞানী মিশ্রভক্ত,  
না হবে তাৱ অমুৱত,  
শুন্দ ভজনেতে, কৰ মন।  
  
অজ-জনেৰ যেই মত,  
তাৰে হবে অমুৱত,  
এই সে পৰম-তত্ত্ব ধন ॥৭৫॥

অন্তেৰ—যোগি-শ্যাসি- কৰ্মী জ্ঞানী-প্ৰভূতীনাং। কদাচিং  
আপত্তিপি যথা স্পৰ্শনং ন ভবেৎ তথা সাবধানো ভবামি ॥৭৪॥

আমুৱজিকভাৱে নিৰ্বিল দৃঃখ্যাশিৰ আত্মাস্তিক নিৰুত্তি ঘটিবে;  
ৰে মন। পৰমানন্দ লাভেৰ ইহাই শ্ৰেষ্ঠ উপায় তোমাকে  
বলিলাম ॥৭৫॥

অন্তেৰ পৰশ ইত্যাদি—বিপদ্ম সময়েও যেন যোগী শ্যাসী  
কৰ্মী জ্ঞানী প্ৰভূতি অভজনেৰ সঙ্গ স্পৰ্শ না হচ্ছে। সতত  
শ্ৰীরাধাকৃষ্ণেৰ নাম কীৰ্তন ও কৃপ ধ্যান কৰিবে। এতদ্বিজ্ঞান-  
কৰ্মাদি কোনও সাধনকে প্ৰমাণ—কৰ্তব্য বলিয়া মনে কৰিবে  
না ॥৭৬॥

কৰ্মী জ্ঞানী ইত্যাদি—কৰ্মী জ্ঞানীৰ সঙ্গ তো তাৰ  
কৰিবেই এমন কি কৰ্মমিশ্রা ভজি এবং জ্ঞানমিশ্রা ভজিৰ অমুষ্টান

প্রার্থনা করিব সদা,  
নামমন্ত্রে করিয়া অভেদ।  
শুন্ধভাবে প্রেম কথা,  
আস্তিক করিয়া মন,  
গ্রন্থি পাপ হবে পরিচ্ছেদ । ৭৬।

শুন্ধভাবে প্রেম কথা,  
ভজ রাঙ্গা শ্রীচরণ,  
হেম-গৌরি তমু রাই,  
রাধাকৃষ্ণ-শ্রীচরণ,  
তাতে সব সমর্পণ,  
আচরণে বলিহারি ধান্ত।

কারীদের সঙ্গে বর্জন করিবে। শুন্ধ ভজনেতে—অস্ত্রাভিলাষিতা শৃঙ্খল হইয়া ভক্তি-আবরক কর্ম-জ্ঞানাদি বর্জন পূর্বক, যাহাতে শ্রীকৃষ্ণের মুখ হয় এমত ভাবে শ্রীকৃষ্ণামূলীগন (কৃষ্ণার্থে নিখিল চেষ্টা) রূপ বিশুদ্ধা ভক্তি অঙ্গুষ্ঠানে মন দাও। ব্রজজনের ইত্যাদি—শ্রীকৃষ্ণের মুখকর কার্যার রীতিনীতি, একমাত্র ব্রজ-বামীজন সকলই জানেন, এজন্য নিজাভিলিষিত ব্রজজনবিশেষের ও তদীয় রাগভক্তি রীতি সকলের অনুমতি কর অর্থাৎ ব্রজজনামুগ্নভাবে শ্রীকৃষ্ণজনে রত থাক। এই সে ইত্যাদি—ঈদুশ রাগামুগাভক্তিই শ্রেষ্ঠ সাধনতরু রূপ সম্পত্তি । ৭৫।

### রাগামুগীয় সাধকের প্রার্থনীয়—

শুন্ধভাবে—সর্বতোভাবে শ্রমামুসক্ষান বর্জন পূর্বক, একমাত্র শ্রীগলের মুশামুসক্ষান তৎপর হইয়া। নামমন্ত্রে করিয়া অভেদ—শ্রীহরিনাম মহামন্ত্র ও অষ্টদশাক্ষরাদি গোপালমন্ত্রে অভেদ ভাবনা করিয়া। অথবা “নামচিন্তামণিঃ কৃষ্ণচেতন্ত্যুরস-

ভক্তমুখে পুনি পুনি,  
হঁহ নাম শুনি শুনি,  
পরম আনন্দ মুখ পাতে । ৭৭।

আবি দরশনে চাই,  
হেম-গৌরি তমু রাই,  
রোদন করিব অভিলাষে।

অঙ্গ অতি মনোহর  
জলধর চর চর,  
কল্পে গুণে ভুবন প্রকাশে । ৭৮।

সবীগণ চারি পাশে,  
সেবা করে অভিলাষে,  
পরম সে সেবা মুখ ধরে।

### হঁহ নাম—শ্রীরাধা-কৃষ্ণনাম । ৭৭।

বিগ্রহঃ” ইত্যাদি বাক্যামুসারে নামাত্মক মন্ত্রে ও শ্রীকৃষ্ণে স্বরূপতঃ অভেদ জ্ঞান করিয়া। আস্তিক করিয়া মন—অস্তিত্বিত তৎ-সেবোপযোগি-সিদ্ধস্বরূপগত অভিমান ও নিজাতীষ্ঠ প্রতি শ্রীর সমৃদ্ধ জাগাইয়া । ৭৬-৭৭।

হেম গৌরি তমু রাই ইত্যাদি—স্বর্ণবৎ গৌরকাঞ্জিধারিপী শ্রীরাধাকে নয়নে দর্শন করিবার অভিলাষে রোদন করিব। জল-ধর চর চর ইত্যাদি—জলপূর্ণ নবমেঘবৎকাঞ্জি শ্রীকৃষ্ণ । ৭৮।

সবীগণ চারিপাশে ইত্যাদি—শ্রীলিতাদি সবীগণ ও শ্রীরূপমঞ্জরী প্রভৃতি, শ্রীরাধামাধবের চতুর্দিকে থাকিয়া সতত নব নবায়মান অভিলাষের সহিত সেবা করিতেছেন এবং সেই

আরতি পিৱীতি রসে ধ্যাউ—আন্ত্যা প্ৰিতিমুখস্বৰূপত্বেন  
ধানঃ কুকু । হে মনঃ ! ইতি শেষঃ ॥ ৮০ ॥

সেবায় শ্রীরাধামাধিবকে সুরী দেখিব। তাহারা পরম শুধুভব  
করিতেছেন। শ্রীলিলতাদি ও শ্রীকৃপমঞ্জরী প্রভৃতির অনুগত-  
ভাবে এই যুগল-সেবাস্থ আস্থাদনই রাগাচূলীয় সাধকর একমাত্র  
অভিজ্ঞবণীর, এটি অভিপ্রায়ে বলিতেছেন— এটি ভগে ইত্যাদি। ৭৯।

যুগল-কিশোর প্রেম, সাধবাণ যেন তেম—নান—পুট,  
স্বর্ণাদির ময়জা দূব করিয়া উজ্জল কনিবার নিমিত্ত, অগ্নিতে দস্ত  
করার নাম বাণ বা পুট। পাঁচ বার পুট দিলেই স্বর্ণ বিশুদ্ধ ও  
উজ্জল হইয়া থাকে, স্বর্ণকে পাঁচ বারের অধিক পুট দেওয়া যাব  
না। কিন্তু কোথাও যদি লক্ষপুটের স্বর্ণ থাকে, বিশুদ্ধতা ও

\* পাঠান্তর—এই মনতন্ত্র মোর। অর্থ—মনতন্ত্র—মনঃ  
কল্পিত সিদ্ধদেহ।

জল বিনু যেন মীন,  
তৃংখ পাম আয়ুহীন,  
প্রেম বিনা সেই মত ভক্ত।  
চাতক জলন গতি,  
এমতি একান্তরীতি,  
জানে যেই সেই অনুরক্ত ॥৮১॥

উজ্জলতায় তাহা যেমন জগতে অতুলনীয়, তেমন যুগলকিশোরের  
প্রেম বিশুদ্ধতা ও উজ্জলতায় অতুলনীয়। আরতি পিরৌতিরসে  
ধ্যাউ—অতএব রে মন ! আশ্রিতকারে শ্রীযুগলকিশোরকে  
শ্রীভিস্মৃখস্বরূপ ( ভালবাসার মূর্তি ) জ্ঞানে ধ্যান কর ॥ ৮০ ॥

ତ୍ରିକାନ୍ତିକଭକ୍ତ-ରୌତି—

“ହାତରୀ ସର୍ବତୋଭାବେ ଅନ୍ତାପେକ୍ଷା ( ଅର୍ଥାଏ ଦେହଦୈହିକ-  
ଶୁଖଶାସନୀ, ଏମନ କି ମୁଦ୍ରିବାସନୀ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ) ବର୍ଜନ ପୂର୍ବକ ଏକାଙ୍ଗ  
( ଶ୍ରୀଯୁଗଲକିଶୋରେ ଏକନିଷ୍ଠ ବା ଶରଣାପତ୍ର ) ହଇତେ ପାରିଯାଇଛନ୍,  
ଏକମାତ୍ର ତୀହାରାଇ ଶ୍ରେମଭକ୍ତିଲାଭେ ଅଧିକାରୀ ” । ଏଟ ଅଭିପ୍ରାୟ  
ଶ୍ରୀଲ ଠାକୁର ମହାଶୟ ଏକାଙ୍ଗ ଭକ୍ତର ରୀତି ବଲିତେହେବ—ଜଳବିନୀ  
ଇତ୍ୟାଦି—ମହା ଯେମନ ଜଳ ବିନୀ ଛଟପଟ କରିଯାଇ ଆଖ ପରିତ୍ୟାଗ  
କରେ ଶ୍ରେମ ବିନୀ ଏକାଙ୍ଗିକ ଭକ୍ତର ଅବଶ୍ୱାଶ ଉଚ୍ଚପ ହୁଏ । ଚାତକ  
ଜଳଦଗତି—ଚାତକ ଯେମନ ଆଖ ଗେଲେଓ ମେଘନିମୁକ୍ତ ଜଳ ଭିନ୍ନ  
ପାଇ କରେ ନା, ଏକାଙ୍ଗିକ ଭକ୍ତର ମେଇନ୍ଦ୍ରପ ହୃଦୟ ବିଦୀର୍ଘ ହଇଲେଓ  
ଶ୍ରେମାମୃତବର୍ବି ଶ୍ରୀଯୁଗଲକିଶୋରେର ଶ୍ରେମବାରି ଭିନ୍ନ ଅନ୍ତ କିଛୁ ଆସା-  
ନନ କରେନ ନା ॥ ୮୧ ॥

মরন্দ ভ্রমৰ যেন,  
পতিত্বতা অনেৱ যেন পতি।

অস্ত্র না চলে মন,  
এই মত প্রেমভক্তি-রীতি ॥৮২॥

বিষয় গৱলময়,  
লে না শুখ ছাঁখ করি মান।

গোবিন্দ-বিষয় রস,  
প্রেমভক্তি সত্তা করি জান ॥৮৩॥

মরন্দ ভ্রমৰ যেন ইত্যাদি—ভ্রমৱেৱ নিষ্ঠা যেমন পূজ্ঞ-  
মকৱলে, চকোৱেৱ নিষ্ঠা যেমন চক্ষুৱ শুধাতে পতিত্বতা রমণীৱ  
নিষ্ঠা যেমন পতিতে, ঐকাণ্ডিক ভজ্জেৱ নিষ্ঠা সেইৱপ একমাত্  
ষুগলকিশোৱেৱ চৱণাৱিলে ॥ ৮২ ॥

### মনঃশিক্ষা—

বিষয় গৱলময়—আকৃত বিষয় সকল বিষয়। গোবিন্দ  
বিষয় রস—ইন্দ্রিয়েৱ উপভোগ্য বস্তুৱ নাম বিষয়। শ্রীগোবিন্দেৱ  
শব্দ-স্পর্শ-রূপ-রস গন্ধ” এই সকল বিষয়ই রসস্বরূপ অর্থাৎ  
পৰমানন্দময়। সঙ্গ কৰি তাৱ দাস—ৱে মন। যদি এই সকল  
বিষয় ধৰ্মাদনে শুধী হওতে চাও, তবে শ্রীগোবিন্দেৱ ভজ্জ সঙ্গ  
কৰ ॥ ৮৩ ॥

মধ্যে মধ্যে আছে হষ্ট,  
গুণকে বিখ্য কৰি মানে।  
গোবিন্দ বিমুখ জনে,  
লৌকিক কৰিয়া সব জানে ॥৮৪॥

অজ্ঞান-বিমুক্ত ঘত,  
অচক্ষাৱে না জানে আপনা।  
অভিমানী ভজ্জ হীন,  
বৃথা তাৱ অশেষ ভাবনা ॥৮৫॥

দৃষ্টি কৰি—শ্রীকৃষ্ণভজ্জানাং প্ৰেমাচৰণং দৃষ্টু ॥ ৮৪ ॥

মধ্যে মধ্যে আছে হষ্ট ইত্যাদি—কৃষ্ণ বহিমুখ বহ হষ্ট  
জন আছে, যাহাৱা শ্রীকৃষ্ণ ভজ্জগণেৱ প্ৰেমাচৰণ দৰ্শন কৰিয়া  
কষ্ট হয়, প্ৰেমিক ভজ্জগণেৱ প্ৰেমানন্দোথ নৃত্য-গীত-হাস্য-ৱোদ-  
নাদি গুণ সকলকে বোৰ ( উদ্বাদোথ ) বলিয়া মনে কৰে। হেন  
থনে—প্ৰেমকৃপ মহাধন ॥ ৮৪ ॥

অজ্ঞান-বিমুক্ত ঘত ইত্যাদি—যাহাৱা কৃষ্ণবৈমুখ্যহেতুক  
অবিষ্টা কুহকে মোহনশা প্ৰাপ্ত অৰ্থাৎ “আমি কৰ্তা, আমি আক্ষণ,  
আমি ক্ষতিগ্রস্ত” ইত্যাদি মাঝা বিবৰ্ণে নিপতিত, তাহাৱা মাৱাতীত  
সাধুভজ্জগণেৱ উপদেশ গ্ৰহণ কৰে না। অহক্ষাৱে না জানে  
আপনা—ঐ সকল বহিমুখজন আমি কৰ্তা আমি আক্ষণ” ইত্যাদি

আর সব পরিহরি,  
সেব মন করি প্রেম-আশা ।  
  
এক ব্রজরাজ-পুরে,  
করহ সদাই অভিলাষা ॥৮৬॥  
  
অরোস্তুম দাস কহে,  
হেন ভক্ত-সঙ্গ না পাইয়া ।  
  
অভাগের নাহি শুর,  
হৃষি রহে অন্তরে জাগিয়া ॥৮৭॥

এক ব্রজপুরে—ব্রজমণ্ডলে ইত্যর্থঃ ॥৮৬॥

মায়ামন্ত্র অহঙ্কার হেতু, “আমি শ্রীকৃষ্ণের নিত্যদাস” এই নিজ  
স্বরূপ জানিতে পারে না ॥ ৮৫ ॥

এক ব্রজরাজ পুরে ইত্যাদি—একমাত্র ব্রজধামে ব্রজ-  
বিহারী রসিকেন্দ্রমৌলি শ্রীগোবিন্দকে প্রাপ্ত হইবার নিমিত্ত  
সতত অভিলাষী হও ॥ ৮৬ ॥

“শ্রীকৃষ্ণ-ভক্তসঙ্গ জনিত সৌভাগ্য ব্যতিরেকে বৈমুখ্য দে য  
দূরীভূত হইয়া মাঝাবিবর্তনপ দেহাভিমান বিনষ্ট হৱ না এবং  
শ্রীকৃষ্ণপ্রেম লাভের নিমিত্ত ও শ্রীযুগলের মাধুর্য আস্তাদনের  
নিমিত্ত লালসা জন্মে না”—এই অভিপ্রাণে শ্রীল ঠাকুর মহাশয়  
দৈন্ত সহকারে বলিতেছেন—অরোস্তুম ইত্যাদি ॥ ৮৭ ॥

পরম নাগর হরি,  
গোবিন্দ রসিকবরে,  
  
বচনের অগোচর,  
স্বপ্রাকশ প্রেমানন্দ ঘন ।

শ্রীশ্রীপ্রাপ্ত শ্রীবৃন্দাবন-মহিমা বর্ণন করিতেছেন ।—  
বচনের অগোচর—অনিবর্বচনীয় । শ্রীরাধামাধবের লৌলাস্তুল  
শ্রীবৃন্দাবন ( প্রকট অপ্রকট উভয় প্রকাশই ) স্বরূপে সচিদানন্দ  
ময় এবং কৃষ্ণপ্রেম-বিভাবিত কলেবর অতএব স্বপ্রকাশ ॥ ।  
যাহাতে প্রকটস্তুত নাহি জরামৃত্যুত্থান্তে—শ্রীবৃন্দাবনের স্থায় তত্ত্বজ্ঞ  
স্থাবর-জঙ্গম সমস্তই সচিদানন্দময় সকলেরই কলেবর কৃষ্ণপ্রেম-  
বিভাবিত; অতএব মাঝাতীত বলিয়া তাহাদের জরামৃত্য নাই ।  
তবে আমাদিগের পরিদৃশ্যমান শ্রীবৃন্দাবনধামের মমুজ্ঞা পশুপক্ষী-  
প্রভৃতি বৃক্ষলতাদির যে জরামৃত্য দেখা যায়, তাহার  
তাংপর্য এই,—শ্রীবৃন্দাবনের সচিদানন্দময় স্বরূপ আকৃত  
লোচনের গোচরীভূত নহে বলিয়া শ্রীবৃন্দাবন ধাম প্রাকৃতন্ত্রে  
প্রাপক্ষিক জগতের তুল্যরূপে দৃষ্ট হৱ (—“অত তু যৎ প্রাকৃত  
প্রদেশ ইব বৌতয়োইবলোক্যন্তে তত্ত্ব শ্রীভগবতীব স্বেচ্ছয়া  
লৌকিক-লৌলাবিশেষাঙ্গীকারনিবন্ধনমিতি জ্ঞেয়ম্”—শ্রীকৃষ্ণ সঃ  
১৭২ ) । আর লোকলোচনের গোচরীভূত বৃন্দাবনীয় প্রকাশ-  
বিশেষ প্রপূর্ণ ও অপ্রপূর্ণ মিশ্রিত; শ্রীকৃষ্ণের প্রকটলীলাকালেও

\* “গোবিন্দ শরীর নিত্য” এই ত্রিপদী ব্যাখ্যায় ৬৬ পৃষ্ঠার  
বৃন্দাবনের তত্ত্ব দেখুন ।

বাহাতে একট শুধ,  
কৃষ্ণলীলারস অনুকূল ॥ ৮৮ ॥  
রাধাকৃষ্ণ দুই প্রেম,  
বাহার হিলোল রসসিঙ্গ।

চকোর-নয়ন প্রেম,  
কাম রতি করে ধ্যান,  
পিরীতি-শুধের ছেহ বন্ধু ॥ ৮৯ ॥

রাধিকা প্রেয়সীবরা,  
শাম দিকে মনোহরা,\*  
কনক-কসর-কাঞ্জি থরে।

অঙ্গুরাগে রজসাড়ী,  
বীলপটু মনোহারী,  
মশিমুর আভরণ পারে ॥ ৯০ ॥

শ্রীবৃন্দাবনঃ বিশিষ্টি “বচনের অগোচর” ইত্যাদিন।।  
বচনের অগোচর—অনির্বচনীয়ঃ, নির্বকুমশক্যমিত্যার্থঃ ॥ ৮৮ ॥

ঈদৃশ মিশ্রভাব প্রমাণিত আছে (—“ন চ বক্তব্যঃ গোকুলজ্ঞাতীনাং  
প্রাকৃতদেশাদিভঃ ন সম্ভবতীতি, অবতারলীলায়াঃ প্রাপক্ষিক-  
মিশ্রভাব”—সংস্কৃতোষণী ১০ ২৯।৮)। অতএব দৃশ্যমান প্রকাশে  
বে সকল প্রাপক্ষিক দেহধারী মহুজ্ঞ-পণ্ডি-পক্ষ্যাদি ও বৃক্ষলতাদি  
আছে, তাহারাও শ্রাধাম প্রভাবে প্রাপক্ষিক দেহাবসানে সচিদা-  
নন্দময় দেহ অবশ্য প্রাপ্ত হইবে (—“ইদং বৃন্দাবনঃ রম্যং মম  
ধামৈব কেবলম্। অত যে পশ্চবে পক্ষি-বৃক্ষাঃ কৌট। নরামরাঃ।  
যে বসন্ত মমাধিকো মৃত। যাঞ্চি মমালয়ম্”—কৃঃ সঃ ১০৬ অঃ)।  
এই অভিপ্রায়ে শ্রীবৃন্দাবনীয় দৃশ্যমান অরামত্যাধর্ম-সম্পর্ক স্থানের  
অসম সকলেরও তাবী সচিদানন্দময় দেহের অপেক্ষায় “নাহি  
অরামত্যাধঃখ” ইত্যাদি স্বরূপ বুঝিলে হইবে ॥ ৮৮ ॥

বাহার হিলোল রসসিঙ্গ—শ্রীরাধাকৃষ্ণের প্রেম শ্রীবৃন্দা-  
বনীর লীলারস-সাগরের তরঙ্গ প্রস্রাপ। চকোর-নয়ন-প্রেম  
ইত্যাদি—হে শ্রীরাধাকৃষ্ণ যুগল! তোমাদের প্রস্রাপের মুখচন্দ্রের

বুরয়োম্বুঁ চক্রয়োচকোরাবিব বে নয়নে তরোঃ প্রেমাণঃ  
প্রতিকামৌ ধ্যায়তঃ। বাহার হিলোল ইত্যাদি—শ্রীবৃন্দাবনস্থ  
সম্বন্ধে লীলারস এব সিঙ্গুলু তবঙ্গকৃপঃ শ্রীরাধাকৃষ্ণেঃ  
প্রেমাঃ ॥ ৮৯ ॥

বীলপটু—কৃকৃর্বণ-সাদৃশ্যেন। অঙ্গুরাগে—অঙ্গুরাগেশ হেতুন।  
বামা—বাম-বভাবা ॥ ৯০ ॥

মাধুর্যামৃতপায়ী চকোরযুগল-সদৃশ প্রস্রাপের যে নয়নযুগল,  
সত্ত্বুল্য শ্রেমলাভের নিষিদ্ধ কাম ও রতি সতত ধ্যান করিতেছে।

অঙ্গুরাগে ইত্যাদি—শ্রীরাধিকা, শ্রীকৃকামুরাগহেতু রজস্বর  
সাড়ী পরিধান করতঃ কৃকৃর্বণ সাদৃশ্য হেতু রজসাড়ীর উপর বীল  
পটুবজ্জ্বের শৰ্ণ পরিধান করেন। অঙ্গুরাগ অঙ্গুরের বজ্জ বলিয়াই  
রজসাড়ী অঙ্গুরীয় বন্ধুকৃপে ব্যবহার করেন ॥ ৯০ ॥

\* পাঠাঞ্জলি—বামা শিক্ষ মনোহরা। অথবা বাম অঙ্গ  
মনোহরা।

করয়ে লোচন পান,  
আনন্দে মগনা সহচরী।  
বেদবিধি অগোচর,  
সেব নিতি কিশোর কিশোরী ॥১১॥

ছুর্ণ'ভ ভজন হেন,  
ছার অঙ্গ ক্রিয়াকর্ম,  
বিষ্ণু বিষ্ণু বিষ্ণু  
নাহি ভজ হরি কেন,  
নাহি দেখ বেদ ধর্ম,  
ভক্তি কর কৃষ্ণপদ ঘন্থে ॥১২॥

বিষ্ণু বিষ্ণু গতি,  
আনন্দ-নন্দন সুখসার।  
বৰ্গ আৰ অপৰ্গ,  
সর্বব্রহ্ম জনম বিকার । ১৩॥

আনন্দ উত্ত্যাদি—সৰ্ব এবং কৃষ্ণ আনন্দে মগ্ন ভবন্তি ॥১৪॥

করয়ে লোচন পান উত্ত্যাদি—সৰ্বাগ্ন সেই শ্রেষ্ঠিক  
বুদ্ধের কৃপমাধুর্যা নন্দন জ্ঞানী পান করিয়া এবং জীলামাধুর্যা পান  
করিয়া আনন্দে রিমগ্না থাকেন। অতএব রে মন। যদি আনন্দ  
আনন্দন করিতে চাও, তবে শ্রীবুদ্ধাবনে বৃষ্টবেদী উপর বিরাজমান  
বেদবিধি অগোচর শ্রীকিশোর-কিশোরীকে সন্তুষ্ট সেবা কর।

। ১১—১৩ ।

দেহে না করিহ আহা,  
হঃথের সমূজ কর্মগতি।  
দেবিয়া তনিয়া ভজ,  
জ্ঞান কাও কর্ম কাও,  
যুগল চৰণে কর রতি । ১৪ ॥

সর্বিকটে বস শান্তা,  
সামৃশান্ত মত বজ,  
অমৃত বলিয়া যেবা ধাৰ,  
সামা যোবি সমা কিৰে,  
কর্ম্ম্য ভক্ষণ কৰে,  
তাৰ জন্ম অধঃপতে বায় ॥১৫॥

দেহে না করিহ আহা—দেহেইশ্বিন্ আহাৰ মা কুকু,  
দেওভিমানং মা কুর্বিত্যার্থঃ । ১৫ ॥

দেবিয়া তনিয়া—পূর্ণোক্ত “বিষ্ণু পুরুষম” ইতাদি  
গুলৈ বর্ণিত প্রাকৃত বিষ্ণুৰ বিষম্বন বস, অস-মুণ্ডাদি সংসার  
বস্ত্রণা ও দেহের অবিভ্যুতা সাক্ষাৎ দেবিয়া এবং পাঞ্জানিতে তনিয়া  
ভাবী হইতে রক্ষা পাইবার বিধিত সামু ও শান্তযত্ত্বারে  
শীরাধাকুক মুখল চৰণ ভজনা কৰ । ১৫ ॥

জ্ঞান কাও ও কর্ম কাও উত্তুই ভক্তি বিবর্জিত বলিয়া  
কেবল হঃখয় । বামা যোবি সমা কিৰে—জ্ঞানাগ্ন অভিমান  
হেয় “ভক্ত-ভক্তি-ভগবান্” এই তিনিৰ অনাদৰ বিবৃত, মুক্তিপথ  
হইতে অট হইয়া পুনঃ কৰ্মসূত্রে আবস্থ হয় ও কলাদি হঃখ তোগ

রাধাকৃষ্ণ নাহি রতি,  
প্রেমভক্তি রীতি নাহি জানে।  
নাহি ভক্তির সঙ্গান,  
বুধা তার সে ছার জীবনে ॥৯৬॥

অন্ত জনে বলে পতি,  
ভরমে করয়ে ধ্যান,  
জ্ঞান কর্ম করে লোক,  
নাহি জানে ভক্তিযাগ,  
নানা অত্যে হটেরা অজ্ঞান।  
তার কথা নাহি শুনি,  
পরমার্থ তত্ত্ব জানি,  
প্রেমভক্তি ভক্তগণ প্রাণ ॥৯৭॥

নাহি শুনি—শ্রবণঃ ন কৃষ্যাম্। পরমার্থ তত্ত্ব জানি—  
পরমার্থতত্ত্বঃ জ্ঞাতব্যম্ ॥ ৯৬ ॥

করে। কর্মাগণ স্বকৃত বিবিধ কর্মানুসারে পুনঃ পুনঃ অন্ত সাত  
ও সুখ বা দুঃখ-ক্রম কর্মসূচি কর্মক্ষম ভোগ করে ॥ ৯১ ॥

অন্ত জনে বলে পতি—কর্মী, পরমপতি শ্রীকৃষ্ণকে ভুলিয়া  
শিব অক্ষয়ি অন্ত দেবতাকে পতি বলে। নাহি ভক্তির সঙ্গান  
ইত্যাদি—ভক্তি কি বস্তু, ভক্তি করিলে কি হয় এবং কাহাকে  
ভক্তি করা কর্তব্য?—ইহার অনুসঙ্গান না আনিয়া পরমধ্যেষ্ঠ  
শ্বামসুন্দর শ্রীমদনন্দনকে ভুলিয়া কর্মী অন্তদেবতাকে ধ্যান  
করে ॥ ৯৬ ॥

তার কথা—জ্ঞানী ও কর্মীর কথা শুনিবে না। পরমার্থতত্ত্ব  
ইত্যাদি—প্রেমভক্তি ই ভক্তগণের প্রাণ ধন, এই প্রেমভক্তিকে  
পরম পুরুষার্থতত্ত্ব বলিয়া জানিবে ॥ ৯৭ ॥

অগত-ব্যাপক হরি। অজ তব আজ্ঞাকারী,  
মধুর মূরতি লীলা কথা।  
এই তত্ত্ব জানে যেই, পরম উত্তম সেই,  
তার সঙ্গ করিব সর্বধা ॥৯৮॥

পরম নাগর কুষঃ, তাতে হও সত্ত্বঃ,  
ভজ তারে অজভাব লঞ্চ।  
রসিক-ভক্ত-সঙ্গে, রহিব পিরীতি রঙ্গে,  
অজপুরে বসতি করিয়া ॥ ৯৯ ॥

শ্রীগুরু ভক্ত জন, তাহার চরণে মন,  
আরোপিয়া কথা অনুসারে।  
সথীর সর্বধা মত, হইয়া তাহার যুধ,  
সদাই বিহুরে অজপুরে ॥ ১০০ ॥

তারে শ্রীকৃষ্ণ। পিরীতিরঙ্গে—যুগল-প্রেমকথা-রঙ্গে ॥ ১০১ ॥

অগত-ব্যাপক হরি—শ্রীকৃষ্ণ সর্বব্যাপক ও সর্বব্যবহু।  
অজ তব আজ্ঞাকারী—শ্রীকৃষ্ণের আদেশে অক্ষা সৃষ্টি করেন,  
শিব সংহার করেন। মধুর মূরতি লীলাকথা—শ্রীকৃষ্ণ যদিও  
সর্বব্যবহু সর্বনিরামক, তথাপি তদৌর শ্রীবিগ্রহ ও লীলাকথা  
পরম মাধুর্যাময়, চিত্ত সন্তুষ্মকারী-ঐশ্বর্যামুক্ত নহে। অস্তা  
ভগবৎস্বরূপ হইতে ইহাই শ্রীকৃষ্ণ স্বরূপের অসাধারণ বৈশিষ্ট্য।

লীলারস-কথা গান,  
যুগলকিশোর প্রাণ,  
আৰ্থনা কৱিব অভিলাষে ।  
জীবনে মৰণে এই,  
আৱ কিছু নাহি চাই,  
কহে দীন নৱোত্তম দাসে ॥ ১০১ ॥

আন কথা না বলিব,  
আন কথা না শুনিব,  
সকলি কৱিব পৰমার্থ ।  
আৰ্থনা কৱিব সদা,  
লালসা অভীষ্ট কথা,  
ইহা বিনা সকলি অৱৰ্ত্ত ॥ ১০২ ॥

কথা অঙ্গসারে—শান্ত্রকথাঙ্গসারেণ । হইয়া তাহাৰ যুধ—  
সৰীনাং যুধবৰ্ত্তিনী ভূত্বা । বিহুৰে—বিহুৰঃ কুর্যাম্ ॥ ১০০ ॥

পৰমার্থ—শ্রীকৃষ্ণভক্তিঃ । ইহা লালসা ॥ ১০২ ॥

আৱোপিষ্ঠা—( মন ) অৰ্পণ কৱিয়া । কথা অঙ্গসারে—  
শান্ত্রবাক্যেৰ অঙ্গসৱণ পূৰ্বক । সৰীৰ সৰ্বথা মত—সৰ্ব প্ৰকাৰে  
সৰীগণেৰ মতাঙ্গবৰ্ত্তিনী হইয়া ॥ ১০০ ॥

লীলারস কথা গান ইত্যাদি—যুগল-কিশোৱেৰ রসমন্তী  
লীলাকথা গান কৱিব, যুগল কিশোৱকে পৰাণেৰ পৰাণ জীবনেৰ  
জীবন বলিয়া মনে কৱিব এবং নিজাভীষ্ট যুগল-সেৱা সতত  
আৰ্থনা কৱিব ॥ ১০১ ॥

সকলি কৱিব পৰমার্থ—শ্রীকৃষ্ণ ভক্তিই পৰম পূৰ্বৰ্থ,

উশৱেৰ তত্ত্ব যত,  
তাহা বা কহিব কত,  
অনন্ত ঘোৱ কে বা জানে ।  
বজপুৱে প্ৰেম নিত্য,  
এই সে পৰম সত্য,  
ভজ ভজ অনুৱাগ মনে ॥ ১০৩ ॥

গোবিন্দ গোকুলচন্দ্ৰ,  
পৰম আনন্দ-কল্প,  
পৰিবাৰ-গোপগোপী-সঙ্গে ।  
নন্দীৰ্ঘৰ ধাৰ ধাম,  
গিৰিধাৰী ধাৰ নাম,  
সথীসঙ্গে তাৱে ভজ রঞ্জে ॥ ১০৪ ॥

প্ৰেমভক্তি-তত্ত্ব এই,  
তোমাৰে কহিমু ভাই,  
আৱ দুৰ্বাসনা পৰিহৰি ।  
শ্রীগুৰু-প্ৰসাদে ভাই,  
এসব ভজন পাই,  
প্ৰেমভক্তি সৰী-অনুচৰী ॥ ১০৫ ॥

কল্প—মূলং—ধাৰ শ্ৰীগোবিন্দস্ত ॥ ১০৪ ॥

অতএব শ্রীকৃষ্ণভক্তি কথাই বলিব ও শুনিব এবং শ্রীকৃষ্ণ ভক্তিতেই  
ইলিয় সকলকে নিষুক্ত রাখিব । ১০২-১০৩ ।  
পৰম আনন্দ—অধৃৎ পৰমানন্দ রসমন্ত বিগ্ৰহ । ধাৰ—  
বাসন্তান । ১০৪ ।

প্ৰেমভক্তি তত্ত্ব এই ইত্যাদি—ৱে ভাই মন । প্ৰেমভক্তিৰ  
তত্ত্ব অৰ্থাৎ সাধ্য ও সাধনৱীতি সকল এপৰ্যন্ত তোমাকে বলিলাম  
তুমি অঙ্গ সকল দুৰ্বাসনা ( স্বনুখাঙ্গসকান ) পৰিত্যাগ পূৰ্বক

সার্বক ভজন পথ,  
সাধুসঙ্গে অবিরত,  
স্মরণ ভজন কৃক-কথা  
প্রেমভক্তি হয় যদি, · · ·  
তবে হয় মনঃগুচ্ছ,  
তবে যায় জননের ব্যাথা । ১০৬।  
বিষয় বিপত্তি জান,  
সংসার অপন মান,  
নরতনু ভজনের মূল।  
অমুরাগে ভজ সদা,  
শ্রেমভাবে লীলা-কথা,  
আর যত জননের শূল । ১০৭।  
রাধিকা-চরণরেণু,  
ভূষণ করিয়া তঙ্গ,  
অনায়াসে পাবে পিরিধারী।  
রাধিকা-চরণাঞ্জলি,  
করে দেই মহাশয়,  
তারে মুক্তি যাই বলিহারি । ১০৮।

শ্রীগুরুর চরণাঞ্জলি কর। তাহা হইলে শ্রীগুরু কৃপাতে এইসব  
(পূর্ব বর্ণিত) ভজন-অণালী আশ্র হইবে এবং সিদ্ধাবস্থার  
সৌন্দর্যের অঙ্গচরী হইয়া সাক্ষাৎ প্রেমসেবা লাভ করিতে  
পাইবে। ১০৫।

“প্রেমভক্তি হয় যদি, তবে হয় মনঃগুচ্ছ”—ইহার অর্থ  
এই ত্রিপদী শ্বাস্যায় ১—১০ পৃষ্ঠার মেখুন। ১০৬।

বিষয় বিপত্তি জান—বে যন। প্রাকৃত বিষয় সকলকে  
বিপন বলিয়া জান। সংসার অপন যান—সংসারকে অপুরণ যান।

অয় জয় রাধা-নাম,  
বৃন্দাবন যার ধাম,  
কৃক-মুখ বিলাসের নিবি।  
হেন রাধা শুণগান,  
না উনিল মোর কাণ,  
বক্ষিত করিল ঘোরে বিবি । ১০৯।  
তার তত্ত্ব-সত্ত্ব সদা,  
বুসলীলা-শ্রেষ্ঠ-কথা,  
বে করে লে পায় অনঙ্গাৰ।  
উৎসতে বিমুখ বেট,  
তার করু সিদ্ধি নাই,  
নাহি যেন তনি তার নাম । ১১০।  
কৃকনাম গানে ভাট,  
রাধিকা-চরণ পাট,  
রাধানাম-গানে কৃকচন্দ।  
সংকেপে কহিল কথা,  
চূচাও যনের বাবা,  
চুখময় অস্ত কথা দেখ । ১১১।

কৃহক যনে কর। অমুরাগে ভজ সদা উত্ত্যাদি—শ্রেমবিভাবিত  
চিত্তে বাজীষ লীলা-কথা আবাসনই রাগাঙ্গুলির সাথকের পরম  
উপাদের ভজনাজ, এতব্যাতীত অস্ত সবই তাহাদের জননের শূল  
গীড়াচারক। ১০৭-১০৮।

বিবি—সাগর। মহাত্মাবৰচনা শ্রীরাধিকা, শীরকের  
চুখবিলাসের সাথের অর্ধাং অবৃত্ত আবার জন্ম। (“কিনা কৃক  
কৌজা-পূজাৰ বসতি নগুৰী”—ঝৈচেঁ চঁ)। ১০৯।

অংকার অভিমান,  
হাড়ি ভজ শুকপাদপদ্ম !  
কর আত্ম-নিবেদন,  
শুক্রবাৰা পৱন মহল্ল । ১১১  
**শ্রীকৃষ্ণচৈতন্যদেব,**  
প্ৰেম-কলপত্ৰ-মাতা !  
বৰ্জনাজ-নন্দন,  
অপৰণ এই সব কথা । ১১৩

অংকার অভিমান ইত্যাদি—“বিষ্ণুধনাগার কুলাভিমানিবো  
দেহাদি-সারাঞ্চ নিত্যবৃক্ষ্যয়ঃ। ইষ্টাগ্নদেবান् কলকাতিঙ্গণে  
যে জীবত্ত্বাত্তে ন লভিত কেশবং।” “ততো হঃসঙ্গমুৎসুকা  
সংস্কৃত বৃক্ষিমান” ইতি শ্রীমন্তাগবৰতোভূতঃ । ১১২।

তাৰ—ৱাদিকাৰ। ইহাতে—সতত শ্রীৱাদিকাৰ ভজ-  
সজে রসময়ী লীলাকথা ও শ্ৰেষ্ঠকথাতে । ১১০-১১২।

### শ্রীগোরোপাসনা কর্তব্যতা—

পৰমকৃষ্ণ শ্রীগোৱন্দুৰে কৃপাখ্যাতিৰেকে অজপ্ৰেয় লাভ  
সন্দৰ পৰাপৰ, বিশেষতঃ শ্রীগোৱচৰণাঞ্জিত মা হইলে শ্রীৱা-  
চৰণেৰ দাত্ত প্ৰাপ্তি মিতাত্ত অসম্ভব। এজন শ্রীগোৱ ভজবেৰ

নববৌপে অবতৰি,  
তাৰ কাতি অঙ্গেৰ কৃষণ !  
তিন বাহু অভিলাষী,  
মঙ্গল লঞ্ছা পারিষদগণ । ১১৪।  
গৌৱহৰি অবতৰি,  
প্ৰেমেৰ বাজৰ কৰি,  
সাধিলা ঘনেৰ বিজ কাৰি।  
ৱাদিকাৰ প্ৰাপ্তি,  
কি ভাবে কাল্পয়ে নিতি,  
ইহা বৃষে ভজত সমাজ । ১১৫।

অবশ্য কৰ্তব্যতা দেখাইবাৰ নিমিত্ত শ্রীগোৱতৰ বৰ্ণন কৰিতেহেন  
—শ্রীকৃষ্ণচৈতন্যদেব ইত্যাদি । ১১৩।

তিন বাহু—শ্রীৱাদিকাৰ প্ৰেম-মহিমা কি অকাৰ ?  
শ্রীৱাৰ্ধা দ্বীৰু প্ৰেম দ্বাৰা বে মধীয় মধুৰিমা আৰাদন কৰেন সেই  
মধুৰিমাই বা কি অকাৰ ? এবং প্ৰেম দ্বাৰা মধীয় মধুৰিমা  
আৰাদনে শ্রীৱাদিকা বে স্থানুভব কৰেন সেই সুখই বা কি  
অকাৰ ? এই তিন বাহু (—“শ্রীৱাদাৰ্থাৎ প্ৰেম মহিমা কীৰ্তনা  
বানৈষৈব” ) ইত্যাদি—শ্রীচৈতন্য । ১১৪।

বিজ কাৰি—শ্রীৱাদপ্ৰেম দ্বাৰা অমৃতীয়া আৰাদন ও  
আগ্ৰহজিক ভাবে অগতে বাগানুগাভক্তি প্ৰচাৰণ । ১১৫।

গোপতে সাধিবে সিদ্ধি,  
সাধন নবধা ভজি,  
আর্থনা করিব দৈন্য সদা ।  
  
করি হরি সংকীর্ণ,  
সদাই বিভোল মন,  
ইষ্টলাভ বিশু সব বাধা ॥১১৬॥  
  
সংসার বাটোয়ারে,  
কাম-ফৌসে বাঞ্চি মারে,  
ফুঁকার করহ হরিদাস ।  
  
করহ ভক্ত সঙ্গ,  
প্রেম-কথা-রস-ঝঙ্গ,  
তবে হয় বিপদ-বিনাশ ॥১১৭॥

অসচেষ্টা-কষ্ট-প্রদ-বিকট-পাশালিভিরিহ প্রকামঃ কামাদি  
প্রকটগধপাতিব্যাতিকরৈঃ । গলে বন্ধাইস্তেইহমিতি বকভিদৰ্থ'প-  
গণে কুকু রং ফুঁকারানবতি স যথা কাং মন ইতঃ ॥ ১১৭ ॥

### রাগানুগীয় সাধন—

গোপতে সাধিবে সিদ্ধি—রাগানুগীয় সাধক গুপ্তভাবে  
আর্থনা মনে মনে নিজ সিদ্ধান্তে ভাবনা করিয়া রাত্রিদিন আরাধা-  
কুফের কুঞ্জসেবা চিন্তা করিবেন । সাধন নবধা ভজি—এবং  
সাধকদেহে নববিধা সাধনভক্তির অঙ্গ সকল যথাযোগ্য ভাবে  
( অস্তিত্বিত্ব-সিদ্ধদেহের মেবার সঙ্গে সামঞ্জস্য রাখিয়া ) অচুর্ণান  
করিবেন ॥ ১১৬ ॥

### অনংশিক্ষা—

যে মন । অনাদি কাল হইতে সংসারকূপ বাটপারে

শ্রী-পুত্র বালক কত,  
মরি বাবু শত শত,  
আপনাকে হও সাবধান ।  
  
মুক্তি সে বিষয় হত,  
না ভজিমু হরিপদ,  
মোর আর নাহি পরিত্রাণ ॥১১৮॥  
  
রামচন্দ্র কবিরাজ,  
সেই সঙ্গে মোর কাজ,  
তার সঙ্গ বিশু সব শৃঙ্গ ।  
  
হয় জন্ম যদি পুন,  
তার সঙ্গ হয় বেন,  
তবে হয় নরোত্তম ধন্ত ॥১১৯॥

তোমাকে গলদেশে কাম-ফৌসে আবক্ষ করিয়া মরিতেছে । তুমি  
শীঘ্র কৃষ্ণভক্তগণকে ফুঁকার ( উচ্চেংশ্বরে নিজ দৃঃখ নিবেদন )  
করিয়া ডাক, একমাত্র তাহারাই তোমাকে পরিত্রাণ করতে  
সমর্থ ॥ ১১৭-১১৮ ॥

### রসিকভক্ত-সঙ্গনিষ্ঠা—

স্বজ্ঞাতীয়-আশয় বিশিষ্ট রসিক ভক্ত-সঙ্গে সতত শ্রীযুগল  
বিলাস-রসকথা-আশ্বাদনই রাগানুগীয় সাধকের অধ্যান উপ-  
জীবিকা ; শুতরাং তানুশ রসিকভক্ত সঙ্গ নিরস্তুর আর্থনীয় ।  
এই অভিপ্রায়ে শ্রীল ঠাকুর মহাশয় স্বীর পৰম অন্তরঙ্গ শ্রীরাম-  
চন্দ্র কবিরাজের সঙ্গ বিরহিত হইয়া জন্মাত্তরেও তদীয় সঙ্গলাভের  
আকাঙ্ক্ষা করিতেছেন ॥ ১১৯ ॥

ইতি শ্রীশ্রীপ্রেমভক্তি-চল্লিকার  
ভাবার্থ সমাপ্ত ।

আপন ভজন-কথা,  
না কহিব যথা তথা।  
ইহাতে হইব সাবধান।  
না করিহ কেহ রোষ,  
না লইহ মোর দোষ,  
শ্রগমোহ ভজ্জের চরণে ॥ ১২০ ॥

শ্রীগৌরাঙ্গ প্রভু মোরে বোলান যে বাণী।  
তাহা কহি—ভাল-মন্দ কিছুই না জানি।  
লোকনাথ প্রভুর পদ হৃদয়ে বিলাস।  
শ্রেমভজ্জি-চন্দ্রিকা কহে নরোত্তম দাস ॥ ১২১ ॥

ইতি শ্রীপাদ নরোত্তম-ঠাকুর মহাশয়-বিরচিত।  
“শ্রীশ্রাপ্রেমভজ্জি-চন্দ্রিকা”  
সমাপ্ত।

